



# الرياني

J 4 6 7 5 7 4

فطابات جمعه





🖒 مُكتبه خُدّامُ القُرآن لاهور



#### امام یجی بن شرف الدین النّووی کے مجموعہ احادیث

## ار دول الوول

كى تشريح وتوضيح مرشمتل خطابات ِجمعه

رز داکٹراکسرال میرادی

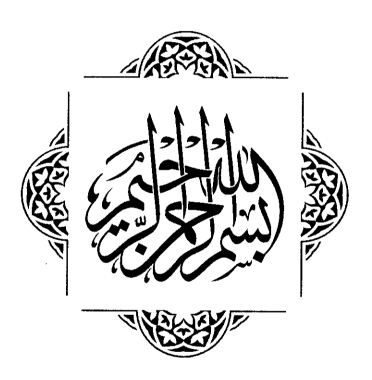
نرنیب وندوین: شعبهٔ طبوعات قرآن اکیڈی لاہور

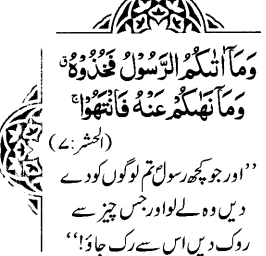


كتبه خُدّامُ القُرآن لاهور مكتبه خُدّامُ القُرآن لاهور

36 كئ ما ذل ثا كان لا بمور أفون : 3-35869501 maktaba@tanzeem.org مؤسس انجمن خدام القرآن جناب ڈاکٹر اسرار احمد بُرینید کی اپنی دلی خواہش اور جدو جہد کے تقاضوں کے عین مطابق مرحوم کے تمام قانونی وارثین ہر مسلمان کو ڈاکٹر صاحب کی طبع شدہ تصنیفات از تالیفات آ ڈیوز ویڈیوز کو طبع آتار کر کے شائع کرنے کی محلی اجازت دیتے ہیں (چاہے قیمتاً ہویا مفت تقسیم) اور اس کے لیے کئی ہینگی اجازت دیتے ہیں (چاہے قیمتاً ہویا مفت راکٹی یا ''محفوظ حقوق'' کا تقاضا بھی نہ ہے اور نہ ہوگا' البتہ تیار کر دہ مواد راکٹی یا ''محفوظ حقوق'' کا تقاضا بھی نہ ہے اور نہ ہوگا' البتہ تیار کر دہ مواد راکٹی یا ''محفوظ حقوق'' کا تقاضا بھی نہ ہے اور نہ ہوگا' البتہ تیار کر دہ مواد کا آ ڈیوز یا ویڈ ہوز) اور کتب کے چند ننے ہمارے ریکارڈ کے لیے بھیج دیے جا کی تو ممنون ہوں گے۔ تاہم ان میں کئی تم کی تبدیلی کر کے جملے کا کوشش مثلاً تبدیلی الفاظ نقلوا قتباس' میاتی وسباتی سے الگ کر کے جملے کا حوالہ یا اس کا ایسا استعال جس سے ڈاکٹر صاحب مرحوم اور ہمارے موقف کی صفح تر جمانی نہ ہواور جس سے ہماری عزت وشہرت پرحرف آئے' تو ہم اس صفح تر جمانی نہ ہواور جس سے ہماری عزت وشہرت پرحرف آئے' تو ہم اس صفح شخص کے خلاف تا نونی چارہ جو گی کا کھمل جن محفوظ رکھتے ہیں۔

> email:publications@tanzeem.org website:www.tanzeem.org







#### المنالخ المنال

#### تقليمر

نی اکرم مُنَافِیْنَمُ کا ارشادِ گرامی ہے: ((تَوَ کُتُ فِیْکُمْ اَمَویْنِ، کُنْ تَضِلُّوْا مَا تَمَسَّکُتُمُ وَ فِیْکُمْ اَمَویْنِ، کُنْ تَضِلُّوْا مَا تَمَسَّکُتُمُ وَ فِیکُمْ اَمَویْنِ، کُنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّکُتُمُ وَ فِیکُمْ اَمْلُو!) مِیں تَمَهارے درمیان دو فِی یَتُوسِ کُتُومُ مِی صَفاعے دکھو گے ہرگز گراہ نہ ہوگے۔ وہ بین: الله کی کتاب اور اس کے نی تُلَقیٰنِ کی سُنت' — چنا نچہ دین اسلام اور شریعتِ اسلامی کی یہی دو بنیادی بین ایک الله کی کتاب قرآن حکیم اور دوسری سُنتِ رسول سُل بیت الله وی حلی الله وی جلی الله علی می ایک الله وی کتاب الله وی کتاب الله وی کتاب الله وی کا الله وی ا

قرآن عيم نوع انسانى كے ليے الله تعالى كا آخرى اور تكميلى پيغام ہدايت ہے جونى آخر الرّ مال حضرت محمد رسول الله مَلْ الله عَلَيْ الله الله الله عَضور مَلْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله الله الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله الله عَلْمُ ا

یہ ذخیر ۂ حدیث صحاحِ سِنَہُ موطا امام مالک ٔ مسنداحمداور دیگرا مّہات الکُتب پرمحیط ہے اور ہر دور میں اہلِ علم نے اپنے اپنے ذوق کے مطابق ان میں سے انتخاب کر کے احادیث کے خوبصورت گلدستے تیار کیے ہیں۔بعض روایاتِ حدیث کی بنیاد پر (جن کا ذکر محترم ڈاکٹر صاحبؒ کے تمہیدی خطاب میں قدر نے تفصیل سے موجود ہے ) چالیس احادیث کو جمع کرنے کاعمل علاء ومحدثین کے ہاں باعثِ سعادت رہا ہے جنانچہ متعدداللِ علم نے چالیس احادیث پر مشتمل مجموعے (ادبعینیات) مرتب کیے ہیں۔ ''اربعین نوویؒ' ایک ایسا ہی عطر بیز گلدستہ حدیث ہے جوسا تو میں صدی ہجری کے بلند پاپیز اہد و عابداور محدث وفقیہہ امام بحی بن شرف الدین النووی ہیں ہے (۱۳۳ ـ ۱۷۲ه هو ) نے مرتب فر مایا۔ امام نوویؒ کی کتابوں کے مصنف ہیں مجموعہ اللہ میں ریاض الصالحین اور شرح صحیح مسلم بہت معروف ہیں۔ ۱۳ احادیث پر مشتمل ان کے مختر مجموعہ اور شرح سے میں اور شرح نووں ہیں۔ ۱۳ احادیث پر مشتمل ان کے مختر مجموعہ احادیث (اربعین) کو جو قبول عام اور شہرت دوام حاصل ہوئی وہ ان سے پہلے مختر مجموعہ احد کی مرتب کے حصے میں نہ آئی۔ امام نوویؒ نے اپن ''اربعین' میں الی احادیث کو جمعہ کیا ہے جودین میں اساس کی حیثیت رکھتی ہیں اور ان کی جامعیت و ہمہ گیری کا بی عالم ہے کہ وہ کی ان تمام مسائل کا احاطہ کرتی ہیں جو ہر مسلمان کی زندگی کا لازمی حصہ ہیں۔

بانی تنظیم اسلامی ڈاکٹر اسرار احمد میرانیا نے ۲۰۰۵ء کے دوران جامع القرآن قرآن اکیڈی لاہور میں اپنے خطابات جمد میں "اربعین نووی" کی احادیث کاسلسلہ وارمطالعہ کرایا۔ ان خطابات کے دوران محتر م ڈاکٹر صاحب نے "اربعین" کی ۲۲ احادیث پرمستزاد "محکست دین کا ایک عظیم خزانہ" کے عنوان سے حضرت معاذین جبل رائیٹی سے مروی ایک طویل حدیث کا مطالعہ بھی دونشتوں میں کرایا۔ قرآن اکیڈی کے شعبہ مطبوعات کے زیر اہتمام ترتیب و تبوید کے بعدان خطابات جمعہ کی ماہنامہ" میٹات" میں اشاعت کا اہتمام کیا جاتار ہائے اور اس سلسلے کی شخیل کے بعدان کو یکجا کر مے خیم کم تاب کی صورت میں پیش کیا جارہا ہے۔ ان خطابات جمعہ کی ایک ایم خصوصیت یہ ہے کہ محتر م ڈاکٹر صاحب زیر مطالعہ صدیث کے مضامین کی مناسبت سے ہر خطاب کے آغاز میں قرآن کیم کم کی آیات بھی تلاوت کرتے رہے اور ہر کی مناسبت سے ہر خطاب کے آغاز میں قرآن کیم کی آیات بھی تلاوت کرتے رہے اور ہر صدیث کی تشری کی وقوضی میں ذخیر و احادیث سے دیگر متعلقہ احادیث بھی بیان کرتے رہے۔

اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ وہ اس خدمت کوشر ف قبول عطافر ماکرا سے دائی قر آن ڈاکٹر اسرار احمد ؒ کے لیے صدقۂ جاربیاور بلندگ درجات کا ذریعہ بنائے اوراس کی ترتیب وقد وین اوراشاعت وطباعت کی خدمات سرانجام دینے والوں کے لیے اسے سعادت ِ دارین کا باعث بنائے!

غالدمحمود خضر

۵شعبان المعظم ۱۳۳۷ه ۱۳۱۸مکی ۲۰۱۷ء

بروزهمة المبارك

#### ور اربعین نَوَوی کم محد محد 7 محد محد خطابات جمد که می

#### فهرست

#### (حقيهاوّل)

| تسهيدى خطاب | حدیث فی انجمیت (دراس کا مقام و مرتبه                              | 9   |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|-----|
| حدیث ۱      | عمل میں نئیت کی اہمیت (در قر آن وحدیث میں ربط وتعلق               | 23  |
| مديث ٢      | اسلام ٔ ایمان (در احسان: حدیثِ جبرائیلٌ کی روشنی میں              | 39  |
| حديث ٤٣     | حكمتِ دين كاا يك عظيم خزانه                                       | 107 |
| حديث ٢      | اركانِ اسلام                                                      | 145 |
| حديث ٤      | انسان كے خلیقی مراحل (در حقیقت انسان                              | 165 |
| حديث ٤      | ايمان بالقدر (تقدير پرايمان)                                      | 183 |
| مدیث ٥      | مذمّتِ بدعت                                                       | 213 |
| حدیث ۱۰     | اَ کلِ حلال کی اہمیت                                              | 247 |
| حدیث ۲      | حلال حرام (در اصلاحِ قلب                                          | 265 |
| حدیث ۷      | اخلاص ٔ خیرخواہی (در وفاداری                                      | 283 |
| حدیث ۸      | نبی ا کرم مَنَا لِیَّیْرِ کُمُ کِوَکِمِ قال (در قتل کی تین صورتیں | 317 |
| حديث ٩      | اطاعت ِرسول کی فرضیت (زر کثرت ِسوال کی ممانعت                     | 347 |
| حدیث ۱۲،۱۱  | تقویٰ (زر اس کی عملی شکلیں                                        | 355 |
| حدیث ۱۲،۱۳  | اسلامی اخوت (درخونِ مسلم کی حرمت                                  | 373 |
| حدیث ۱۵     | اسلامی آ داب معاشرت                                               | 393 |
| حدیث ۱٦     | غضه کی ممانعت                                                     | 413 |

#### ور اربعین نَوَوی کم محد 8 محد محد خطابات جمد که می

(حقيه دوم)

|               | 1                                                              |     |
|---------------|----------------------------------------------------------------|-----|
| مدیث ۱۸،۱۷    | حسنِ تهذیب لارحسنِ سلوک                                        | 435 |
| حدیث ۱۹       | استعانت بالله (صرف الله ہے مدد مانگنا)                         | 455 |
| حدیث ۲۱،۲۰    | اسلام میں شرم وحیا (در استقامت کی اہمیت                        | 477 |
| حدیث ۴۲،۲۲    | فرائض كاالتزام   (در رسول اللّه مَا لِيُهُمِّ كَي جامع نصيحتين | 497 |
| حدیث ۲۶       | حرمت ظلم ازرحقيقت توحيد                                        | 521 |
| حدیث ۲۷،۲۹،۲۵ | صدقے کا حقیقی مفہوم (زر نیکی اور گناہ کی بیجیان                | 541 |
| حدیث ۲۸       | وجوبِ التزامِ مُننّت (مُننّت كولازم يكرنا)                     | 561 |
| مدیث ۲۹       | ابوابِ خیر (حکمت اور بھلائی کے دروازے)                         | 593 |
| حدیث ۳۰       | شرى احكام كى اقسام ( فرائضِ دين كاجامع تصور )                  | 615 |
| حدیث ۳۱       | ز ہد کی حقیقت وفضیات                                           | 655 |
| حدیث ۳۳،۳۲    | اسلام میں عدل وانصاف کی اہمیت (زراسلام کا نظامِ عدلِ اجتماعی   | 665 |
| حدیث ۲۴       | امر بالمعروف ونهى عن المنكر (زر اس كى اہميت                    | 681 |
| حدیث ۲۵       | اسلامی معاشرت کے اصول (در مسلمانوں کے باہمی تعلق کی بنیادیں    | 703 |
| حدیث ۳٦       | حسنِ معاشرت' طلبِ علم (زر درس وتدریس کی فضیلت                  | 727 |
| حدیث ۳۷       | الله رب العزت كافضل عظيم (زر اس كى وسعتِ رحمت                  | 747 |
| حدیث ۴۸       | ایمان کے ظاہری و باطنی ثمرات (زر تقرب الہی کے ذرائع            | 765 |
| حدیث ٤٠،٣٩    | خطا'نسیان اور جبروا کراه کی معافی (در دنیا کی بے ثباتی         | 793 |
| حدیث ٤١       | اطاعتِ رسول مَنْ النَّهُ عَلَيْهِ ؟ أيمان كي علامت ہے          | 811 |
| حدیث ۲۶       | رحمتِ الهی کی وسعت (زر توبه کی فضیلت                           | 833 |
|               |                                                                |     |

تمهیدی خطاب

### حدیث کی اہمیت (در اس کامقام ومرتبہ

۲۵مئی ۷۰۰۷ء کا خطابِ جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيُمِ ٥

وَ اَطِيعُوا اللهَ وَاطِيعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّهَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ اللَّهُ مِنْ وَالتغابن )

#### شریعتِ اسلامی کی دو بنیادیں

سب جانتے ہیں کہ ہمارے وین اسلام اور شریعت اسلامی کی دو بنیادیں ہیں ایک کتاب اللہ یعن قرآن حکیم اور دوسری سنتِ رسول ۔ جیسا کہ ہمارے کلمئظیہ کے دو حصے ہیں: لا الله الله اور مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ یعن توحید اور رسالت کلمئ شہادت جو ہمارے اسلام کی جڑاور بنیاد ہے اس کے بھی دو صفے ہیں: اَشْهَدُ اَنْ لاَّ اِللهَ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَوِیْكَ لَهُ — وَاَشْهَدُ اَنْ هُرَّمَدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ۔ کتاب الله اور سنتِ رسول الله میں فرق یہ ہے کہ کتاب الله وی جلی ہے وی باللفظ (verbal) revelation) ہے وہی بالمعنی نہیں ہے۔عیسائیوں کے ہاں وہی کے بارے میں یہ تصور ہے کہ وہی پالٹفظ (verbal) نہیں ہوتی ' بلکہ صرف ایک مفہوم منتقل کر دیا جاتا ہے' اس مفہوم کو پھررسول اپنی زبان میں ادا کرتا ہے۔ گویا الفاظ اللہ کے نہیں ہوتے۔ ہمارا تصور اس کے برعکس ہے۔ ہمارے نزدیک وہی جلی' وہی پاللفظ' ہے' جولفظ بلفظ اللہ کا کمام ہے۔ دوم یہ کہ وہ بالکل محفوظ ہے۔ اس کا ایک حرف تو کجا کسی ایک شوشے میں بھی کوئی تحریف نہیں ہوئی۔

اس کے مقابلے میں سنت کا معاملہ یہ ہے کہ وہ بھی وحی ہے ٔ مگر وہ وحی خفی پر مبنی ہے۔اس کا بھی اشارہ اللہ کی طرف سے ہے کیکن بیروسی پاللفظ نہیں ہے وہی بالمعنیٰ ب یعنی مفہوم اللہ کی طرف ہے آیا ہے کیکن الفاظ اللہ کے رسول کے ہیں۔ دوسری بات ریکه اس کی حفاظت قرآن کی طرح کی حفاظت نہیں ہے۔اس معنی میں تو حفاظت ہے کہ تاریخ انسانی میں صرف ایک مثال ہے کہ کسی ایک شخصیت کے اقوال اور اعمال کی صدافت اورصحت کو پر کھنے کے لیے لاکھوں انسانوں کی سیرت وکر دار کا جائز ہ لیا گیا۔ احادیث کی جانچ پر کھ کے لیے مسلمانوں نے اساءالرجال کا جوعلم ایجاد کیا'پوری انسانی تاریخ میں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی ۔اس اعتبار سے سنتِ رسول کی واقعتاً حفاظت کی گئی ہے۔البتہ بیرحفاظت بالواسطہ ہوئی ہے اس معنی میں حفاظت نہیں کہ ہرشے لفظ بلفظ محفوظ ہے' بلکہ ایسا بھی ہے کہ رسول اللّٰہ مَا اللّٰہ عَالٰیکِمُ اسے ایک مجمع میں کچھ لوگوں نے باتیں سنیں' پھر انہوں نے جوروایت کی تو بہت بڑا فرق ہیدا ہو گیا۔ آج بھی آپ دیکھیں گے کہ میری کوئی بات آیے جا کرلوگوں کو بتا ئیں گے تو ہرشخص کے بتانے میں کچھ فرق بُریا ہو جائے گا۔اس کی ایک بڑی مثال''اُم الشُّنّة ''لعنی حدیث جبرائیلؓ ہے جو''اربعین نووی'' میں دوسرے نمبر پرآئے گی۔ بیالک اہم اورمشہور متواتر حدیث ہے'لیکن مختلف راویوں نے جباسے بیان کیا ہے تولفظی طور پراس میں اختلاف پیدا ہو گیا۔

سیبھی جان کیجے کہ سنت اور حدیث دوعلیحدہ علیحدہ الفاظ ہیں۔آ نحضور مُلَّاثِیْزُمُ کا تعامل اور طرزِعمل سنت کہلاتا ہے اور حدیث اس کا ایک تحریر شدہ ریکارڈ ہے۔ سنت کو ور اربعین نَوَوی کی کو کھی 11 کو کھی کر خطابات ہمد کھی معلوم کرنے کے دوذ رائع ہیں \_ایک حدیث اور دوسرا اُمت کا تواترِعمل \_آنجناب مَالِیُوْمَا کو صحابہ کرام جھائیئر نے عمل کرتے ہوئے دیکھا تو انہوں نے آپ کی پیروی کی ۔ صحابہ كرام كوعمل كرتے ہوئے تابعين نے ديكھا تووہ ان كے نقشِ قدم پر چلے ۔ تواس طرح

بہت سی چیزیں تواتر کے ساتھ اُمت میں منتقل ہو گئیں ۔ بیاتواتر عمل سنت کاعلم حاصل کرنے کا ایک اہم ذریعہ ہے۔

عام طور يرلوگ سنت اور حديث كومترادف مجھ ليتے ہيں' حالائكہ بيد ومختلف الفاظ ہیں' ان کامفہوم جدا ہے۔ بیردونو ں الفاظ' حدیث اورسنت' اللّٰد کے لیے بھی آئے ہیں اور رسول اللهُ مَا لَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ عَنْ عَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيْلًا ﴿ ﴾ (الفنح) '' بيالله كاوستور ب جويهل سے چلا آر ہائے اورتم الله ك دستور ميں ہر گز كوئى تبديلى ندياؤ كے "-سورة فاطر ميں ارشاد ہوا: ﴿ فَكُنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيْلًا ۚ وَلَنْ تَجدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيْلًا ﴿ ﴾ ' ' لِسَمَّ الله كَ قانون مِن ہر گز کوئی تبدیلی نہیں یاؤ گے۔اورتم اللہ کے قانون کو ہر گز ٹلتا ہوانہیں دیکھو گے'۔ای طرح فرمايا: ﴿ سُنَّةَ مَنْ قَدْ آرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنْ رُّسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحُويُلًا ﴾ (الاسراء)'' بيهماراطريقة عمل رہاہےان انبياء ورُسلٌ كے بارے ميں جنہيں ہم نے آپ سے پہلے بھیجا تھا۔اور آپ ہماری سنت میں کوئی تغیر نہیں یا ئیں گئ'۔حدیث کے بارے مِين سورة النساء مين فرمايا: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيْثًا ﴿ " اورتم الله سے بڑھ كر كى كوحديث (بات) ميں سيانهيں ياؤ كے''۔اس طرح فرمايا كيا: ﴿فَبِاتِي حَدِيْثٍ بَعْدَهٔ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (المرسلت) ''تم اس (قرآن) كے بعد كس حديث برايمان لاؤ ك؟ " قرآن حكيم مين رسول اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْكُم كي بات كے ليے بھى حديث كالفظ آيا ہے: ﴿ وَإِذْ أَسَوَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْض أَزُواجِهِ حَلِيْمًا ﴾ (التحريم: ٣) ''اور (بيوا قع بهي يادر كھنے ك لائق ہے)جب نی کریم من اللہ فی راز داری سے اپنی ایک بیوی کو ایک بات بتائی '۔ان حوالوں سے پتا چلا کہ سنت کا لفظ بھی سنت اللہ اور سنت الرسول دونوں کے لیے استعال ہوا ہے اور حدیث کا لفظ بھی حدیث اللہ اور حدیث الرسول دونوں کے لیے آیا ہے۔

اصطلاح میں حدیث کے کہتے ہیں؟ حدیث دوطرح کی چیزوں پرمشمل ہے۔
ایک ''اخبار'' ہے جو خبر کی جمع ہے اور ایک '' آٹار'' ہے جو اثر کی جمع ہے۔ خبررسول الدُّمُا ﷺ کے کسی قول 'فعل یا تقریر کو کہتے ہیں۔ قول اور فعل کے بارے میں تو آپ جانتے ہیں لیکن تقریر کے بارے میں تو آپ کہ اصطلاح میں اس کا مفہوم ہے کہ کوئی کا م آنحضور مُنا ﷺ کے سامنے کیا گیا اور آپ نے روکانہیں' تو اسے آپ کی منظوری کی ایک سندحاصل ہوگئی۔ لہذا آنجنا ہے کے اقوال' افعال اور تقریر اخبار کہلاتے ہیں اور کسی صحابی سندحاصل ہوگئی۔ لہذا آنجنا ہے کے اقوال' افعال اور تقریر اخبار کہلاتے ہیں۔ اس لیے کہ گمانِ غالب یہی ہے کہ صحابی جو بات رسول اللہ مُنا ﷺ کو کر تے بات کہ در ہے ہیں وہ اپنی طرف سے نہیں کہ در ہے بیں انہوں نے یہ بات رسول اللہ مُنا ﷺ کو کر تے سے نی ہوگی اور جس پر صحابی عمل کر رہے ہیں انہوں نے اسے رسول اللہ مُنا ﷺ کو کر تے دیکھا ہوگا۔ ان اخبار و آٹار کے مجموعہ کانام حدیث ہے۔

حدیث نبوی کے دو جھے ہیں: متن اور سند متن (text) ہیہ ہے کہ رسول اللّہ مُنَا اللّهِ عَلَیْ اللّهِ مَنَا اللّهِ عَلَیْ اللّهِ مَنَا اللّهِ عَلَیْ اللّهِ مَنَا اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ ہِ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَیْ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

حدیث کی سند میں جن راویوں کے نام آتے ہیں ان کے حالات کی جانچ پر کھ کی جاتی ہے۔ دیکھنا پڑتا ہے کہ کہیں کسی راوی پر جھوٹ کا الزام تو نہیں' کسی کوسوءِ حفظ کا عارضہ تو لاحق نہیں تھا۔ ہرراوی کے سیرت وکر دار کو جانچا جاتا ہے۔راویوں کے بارے میں ان معلومات کاعلم''اساءالرجال'' کہلاتا ہے اور تاریخِ انسانی میں صرف آنحضور کُلُائِیْکِم ہی کی بیخصوصیت ہے کہ آپ کی حدیث کو جانچنے کے لیے تمام راویوں کے حالات کا بخو بی جائزہ لیاجا تاہے۔

سند کے اعتبار سے حدیث کی چند اقسام یہ ہیں: مند مرنوع مرسل ضعیف موضوع مسند: وہ حدیث جس کی ساری کڑیاں آپس میں ملی ہوئی ہوں کہیں کوئی وقفہ موضوع مند: وہ حدیث جس کی ساری کڑیاں آپس میں ملی ہوئی ہوں کہیں کوئی وقفہ نہ ہو کی متعنی سور الله مُکالیّٰیّا ہے روایت کی جا رہی ہو۔ مرسل: وہ حدیث ہے جو ایک تابعی رسول الله مُکالیّٰیّا ہے بیان کر رہے ہوں اور بین بتا رہے ہوں کہ انہوں نے بیحدیث س صحابی ہے سی ہے ۔ مرسل کا درجہ وہ نہیں ہے جو مرفوع کا ہے ضعیف: جس میں کسی ایک راوی کا کر دار معیاری نہ ہو یا اسے سوءِ حفظ کا عارضہ ہو۔ اگر روایت کی کسی ایک کڑی ہیں بھی ان دونوں میں سے کوئی ایک بات ہوتو وہ حدیث ضعیف ہے۔ موضوع: جس روایت کے بارے میں محتر ثین کرام نے بھان بین کر کے یہ فیصلہ کرلیا ہو کہ بیکوئی من گھڑت حدیث ہے اس کی نسبت آنجنا ب مُکالیّٰی آئی کی جانب درست نہیں ہے اے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اے موضوع ہیں انہیں بھی جس کی گیا گیا ہے۔ ایس کی تابوں کو 'د کتاب الموضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اے موضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے اے موضوع ہیں انہیں بھی جانب کی تابیں انہیں بھی بھی گیا گیا ہے۔ ایس کی تاب درست نہیں ہی کتاب الموضوع ہیں انہیں بھی جانب کی تابوں کو دیث میں جوموضوع ہیں انہیں بھی جانب درست نہیں ہے۔ ایس کی تابوں کو 'د کتاب الموضوع ہیں انہیں بھی جانب کی تابا ہے۔ ایس کی تابیں کی تابا ہے۔ ایس کی تابیں کا تابا دیا جانب کی تابا ہی تابا ہے۔ ایس کی تابا ہونہ وہ تابا ہا ہونہ کی تابا ہونے کی گیا گیا جانب کی کتابا کی کتابا کا تابا دیا جانب کی کتابا کی کتاب کی کتابا کو کتابا کی کتابا

ضعف احادیث کے ممن میں بیواضح رہے کہ کی حدیث کے ساتھ ضعف لکھا ہوتو

اس سے ہمیں خیال پیدا ہوتا ہے کہ اس کو چھوڑ دیں 'بیتو ضعف ہے۔ حالا نکہ سندگی ایک

کڑی میں بھی ضعف ہوتو حدیث ضعیف کہ لاتی ہے۔ ضعیف احادیث کے اندر بھی علم و

حکمت کے بڑے اعلیٰ موتی ہوتے ہیں۔ دیکھئے ایک ہے کی بات کا بچ ہونا' جبکہ ایک

ہے گج کا بچ کا بت ہوجا نا۔ کتنے ہی بچ ایسے ہوتے ہیں جن کو ٹابت نہیں کیا جاسکتا۔ آپ

فو کلاء سے سنا ہوگا کہ خالص بچ پر کوئی ایک مقدمہ بھی نہیں جیتا جاسکتا' بچھ نہ پچھ

حجوث اس میں شامل کرنا پڑتا ہے۔ تو بچ کا ٹابت کرنا کوئی آسان کا منہیں ہے۔ آپ بید

موضوع نہیں ہے وہ متروک نہیں ہوگی کہ اسے چھوڑ دیا جائے۔ ہاں اس سے کوئی تکم شرگ

و اربعین نووی کی محد کو ۱۹ کود کا خطابات ہم

نہیں نکلےگا۔اس سے حلت وحرمت کے احکامات اخذ نہیں کیے جائیں گے۔اگر ہم ضعیف احادیث سے احکامات اخذ کرنا شروع کر دیں تو پھر شریعت اصل شکل میں باقی نہ رہے گی۔ضعیف احادیث فضائل کے شمن میں قابل قبول ہیں۔ہمارے ہاں بہت سے صنفین اپنی کتب میں ضعیف احادیث کی صورت میں حکمت کے بڑے قیمتی موتی لائے ہیں۔

#### <u> چ</u>الیس ا حادیث حفظ کرنے کی فضیلت

خطباتِ جمعہ کی ان نشستوں میں ہمیں'' اربعین نو وی'' کا مطالعہ کرنا ہے۔اس کے آ غاز ہے قبل ہم حالیس احادیث حفظ کرنے کی فضیلت کے بارے میں رسول اللّٰمثَالَٰثِيْلَمِ کی ایک حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔اس کے رواۃ میں حضرات علیٰ عبداللہ بن مسعود' معاذ بن جبل' عبدالله بن عمر' عبدالله بن عباس' انس بن ما لک' ابوالدرداء اور ابوسعید الخدرى والشرمين وسب جليل القدراورثقة صحابه مين ليكن كهين تابعين ياتنع تابعين كي سطح پر کوئی راوی ایسا آگیا ہے جو قابل اعتاد نہیں' جس کا حافظہ متاکژ ہے یا جس کا سیرت و کر دارمشکوک ہے'لہٰ ذابیر دایت ضعیف قرار یا گئی۔وہ حدیث بیہے:((مَنْ حَفِظُ عَلٰی اُمَّتِيْ اَرْبَعِيْنَ حَدِيْثًا مِنْ اَمْرِ دِيْنِهَا بَعَثَهُ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي زُمْرَةِ الْفُقَهَاءِ وَالْعُلَمَاءِ))''جس شخص نے میری امت کی حفاظت کی خاطر دین کے معاملے میں چالیس احادیث حفظ کیں' اللہ تعالیٰ اے قیامت کےروز فقہاءاورعلاء کے گروہ میں ہے الْهَائِ كَانْ - ايك روايت ميں بيالفاظ آئے ہيں: ((بَعَثَهُ اللَّهُ فَقِيْهًا عَالِمًا))''الله تعالیٰ اسے فقیہہ اور عالم کی حیثیت ہے اٹھائے گا''۔حضرت ابوالدرداء ڈاٹٹو کی روایت ميں ہے: ((وَكُنْتُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَافِعًا وَشَهِيْدًا))' 'أس شخص كون ميں قيامت کے دن میں سفارش کرنے والا اور گواہی دینے والا ہوں گا''۔حضرت ابن مسعود ڈاٹیٹو کی روايت ميں ہے: ((قِيْلَ لَهُ ادْخُلْ مِنْ آيِّ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ شِئْتَ))' 'اس سے كہاجائے كاكمتم جنت كے جس دروازے سے جاہو داخل ہو جاؤ'' عبداللہ بن عمر الله الله روايت ميں ہے:((كُتِبَ فِيْ زُمُوةِ الْعُلَمَاءِ وَحُشِورَ فِيْ زُمُوةِ الشُّهَدَاءِ))''اس

شخص کا نام علماء کی فہرست میں لکھ لیا جائے گا' اور وہ قیامت کے روز شہداء کے ساتھ اکٹھا کیا جائے گا''۔ بیحدیث اور اس کی مختلف روایات کو امام نو و کُنُ نے'' اربعین نو و ک'' کے مقدمہ میں نقل کیا ہے اور لکھا ہے کہ حفاظ حدیث کا اس بات پراتفاق ہے کہ بیحدیث ضعیف ہے اگر چہ اس کے طرق بہت زیادہ ہیں۔ بیحدیث'' کنز العمّال'' میں بھی ہے۔ اس مجموعہ' احادیث میں ضعیف اور شیحے دونوں طرح کی احادیث موجود ہیں۔

حدیث کا ترجمہ کرتے ہوئے میں نے حفظ کا لفظ اس لیے برقرار رکھا ہے کہ ہمارے ہاں حفظ کا ایک عجیب تصوریا یا جاتا ہے' جیسے قر آن کا حافظ ہے کیکن مفہوم نہیں سمجھتا' بیتو نام کا حافظ ہے۔صحابہ کرام ڈٹائٹٹر میں جب کوئی حفظ کرتا تو وہ اس کے متن کے ساتھ ساتھ مفہوم کوبھی یا د کرتا' بلکہ اس ہے آ گے بڑھ کروہ اس بڑمل بھی کرتا۔امام سیوطی مِینید کی کتاب'' الانقان فی علوم القرآن' میں روایت موجود ہے کہ صحابہ کرام جوائیم میں ہے جن حضرات کا خاص شغف قر آن سے تھا' جیسے حضرت عثان بن عفان اور حضرت عبدالله بن مسعود ﷺ 'و وفر ماتے ہیں کہ جب ہم نبی اکرم مُلَّالِیّا ہے دس آیات پڑھ لیتے تو آ گے نہ بڑھتے جب تک ہمیں ان کاعلم حاصل نہ ہو جا تا اور جب تک ہم اس پڑمل نہ کر لیتے ۔ آپ ملاحظہ فر ما کیں کہ تین چیزیں جمع ہوگئیں!الفاظان کے حافظے میں محفوظ ہوگئے علم ان کے ذہن میں آ گیا اور مل ان کی سیرت کا حصہ بن گیا۔ یہ تین شرا نظ پوری مول گی تو کوئی حافظ کہلانے کامستحق ہوگا۔اب'' حفظ'' کے لفظ کو مدنظر رکھ کر مذکورہ بالا حدیث کا مطالعه کریں ۔حضرت عائشہ صدیقه بھٹا سے کچھ تابعین نے سوال کیا تھا کہ ٱنجناب كا اخلاق كيا تفا؟ تو أمّ المؤمنين نے فرمايا تفا: كَانَ خُلُقُهُ الْقُرُ آنَ أَمَا تَقْرَأُ الْقُرْآنَ قَوْلَ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلَّتِي عَظِيْمٍ (مسند احمد صح ٢٣٤٦) '' آپ کا اخلاق قر آن کریم تھا۔ کیاتم قر آن میں اللّٰہ تعالیٰ کا بیقول نہیں پڑھتے ہو: يقيينًا آپ خلقِ عظيم كے حامل ہيں''۔واضح رہے كەحفرت عائشہ صديقه راين كا شار چونی کے فقہائے صحابۃ میں ہوتا ہے۔حضرات تابعین جب آنحضورمَالیَّیْمَا کی سیرت و کردار کے بارے میں یو چھرہے ہوں گے تو انہیں کتنی حسرت ہوگی کہ اگر ہم بھی چند

سال پہلے دنیامیں آجاتے تو آنجناب مُلَاثِیْنِ کی صحبت سے مستفید ہوجاتے۔۔ قسمت کی خوبی دیکھئے ٹوٹی کہاں کمند دوجار ہاتھ جبکہ لب بام رہ گیا!

ہم جو'الاربعین' پڑھیں گے'اس کے مؤلف امام نووگ ہیں' جن کا پورا نام کیکی بین شرف الدین النووگ ہے۔ آپ اعلاھ میں پیدا ہوئے اور ۲۷۲ھ میں فوت ہوگئے۔ گویا کل ۴۵ برس عمر پائی۔ استے کم عرصے میں حدیث کے سلسلے میں ان کی بڑی خدمات ہیں۔ انہوں نے صحیح مسلم کی شرح بھی کھی۔ ''ریاض الصالحین' 'امام نووگ ہی کا مرتب کردہ احادیث کا مجموعہ ہے جو نہایت مقبول ہے۔ اس طرح تمام'' اُربعین' جو مرتب ہوئی ہیں'ان میں مقبول ترین امام نووگ کی اُربعین ہے۔ عربی میں کتاب کا اصل مرتب ہوئی ہیں'ان میں مقبول ترین امام نووگ کی اُربعین ہے۔ عربی میں کتاب کا اصل نام''الاربعون النوویة'' ہے' لیکن ہمارے ہاں فاری ترکیب کی وجہ سے''اربعین نووگ کی ہے۔

#### عصرِحاضر کے دوعظیم فتنے

اس وقت دنیا میں دو فتنے بہت بڑے ہیں اور بدشمتی سے ان دونوں کو بڑا فروغ حاصل ہے۔ ان دونوں کا تعلق رسول الله منائی شخصیت سے ہے۔ ان میں سے ایک فتنہ ختم نبوت کی مہر تو ڑنے والا نئی نبوت کا دعوے دار ہے 'جبکہ دوسرا فتنہ انکا رِحدیث کا ہے۔ بچھ عرصہ پہلے ایران میں بہاء اللہ اٹھا تھا جو نبوت کا مدعی تھا۔ بہائی آج بھی پوری دنیا میں موجود ہیں۔ مسلمان ممالک میں ان کے دفاتر' لا بسریریز اور ریڈنگ رومز ہیں۔ مخرب میں تو بہائی بہت زیادہ ہیں۔ اس کے بعد المحنے والا بہت بڑا فتنہ قادیا نیت ہیں۔ مخرب میں تو بہائی بہت زیادہ ہیں۔ اس کے بعد المحنے والا بہت بڑا فتنہ قادیا نیت ہیں۔ وگرام نشر ہوتے ہیں جے وہ اپنی صدافت کی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ پوری مغربی و نیا ان کی پشت پناہی کر رہی ہے۔ اس فتنے کا سرغنہ غلام احمد قادیا نی ہے۔ اس مغربی و نیا ان کی پشت پناہی کر رہی ہے۔ اس فتنے کا سرغنہ غلام احمد قادیا نی ہے۔ اس فتنے کا سرغنہ غلام احمد قادیا نی ہے۔ اس فتنے کا سرغنہ غلام احمد قادیا نی ہے۔ اس فتنے کا سرغنہ غلام احمد قادیا نی ہے۔ اس فتنے کا سرغنہ غلام احمد قادیا نی ہے۔ اس

ہندوستان میں انگریز نے محسوس کر لیا تھا کہ مسلمانوں کے اندر بعناوت کے جراثیم موجود ہیں' انہوں نے ہمیں دل سے ببول نہیں کیا' اس لیے کہ ہم نے مسلمانوں سے حکومت چینی تھی' جبکہ ہندوتو پہلے ہی غلام تھا' پہلے مسلمان کا غلام تھا' اب انگریز کا غلام ہوگیا۔ ان کے لیے تو معاملہ صرف آ قاؤں کی تبدیلی کا تھا' جبکہ مسلمان حاکم سے محکوم بنائے گئے۔ اس لیے مسلمانوں کے اندر جذبہ انتقام تھا' وہ اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کرنا چاہتے تھے۔ اس کھوئے ہوئے مقام کو حاصل کرنا کے گئے۔ اس لیے مسلمانوں نے مختلف احیائی جو کیکیں ہریا کیں۔ حضرت سیداحمہ بریلوی کی تحریک ای سلملہ کی ایک کڑی ہے' جو اپنی اجتہادی فلطی کی وجہ سے ناکام ہوگئی۔ دُنیوی اعتبار سے اگر چہ وہ ناکام ہو گئے اور بالاکوٹ کے مقام پرشہادت پائی' لیکن انہوں نے جہاد کا ایک صور بھونک دیا تھا۔ چنا نچہ طویل عرصہ تک اس علاقہ میں انگریزوں کے خلاف جہاد جاری رہا۔ اس کے بعد کتنے علویل عرصہ تک اس علاقہ میں انگریزوں کے خلاف جہاد جاری رہا۔ اس کے بعد کتنے بی علاء کرام کو بھانی دے دی گئی اور بہت سوں کو'' کالایانی'' بھیج دیا گیا۔

ومر اربعین نَوَوی کم محد 18 محد محد خطابات جمد کمدی

علاء كرام نے ہندوستان كو'' دارالحرب'' قرار دے دیا تھا اور دارالحرب کے اندر رہتے ہوئے مسلمانوں کی بیزذ مہداری ہے کہ وہ اس کو دار الاسلام بنانے کی کوشش کریں۔ یمی وجہ ہے کہ بیسویں صدی کے آغاز میں ہمیں ہندوستان میں رکیثمی رو مال کی تحریک نظر آتی ہے۔ یہ تحریک حضرت شخ الہند کی بریا کی ہوئی تھی جو چودھویں صدی کے مجدد کی حیثیت رکھتے ہیں۔ یتح یک ایک تدبیرتھی'جونا کامی سے دوحیار ہوگئی۔ تدبیر بیتھی کہ ایک طرف خلافتِ عثانیہ سے کہا جائے کہوہ ہندوستان برحملہ آور ہؤ دوسری طرف افغانستان کو آ مادہ کیا جائے کہ دہ ہندوستان پرحملہ آ ورہواورا ندر ہے ہم بغاوت کر دیں' تا کہ انگریز کو ہندوستان سے اٹھا کر باہر کھینک دیں۔خلافتِ عثانیہ سے مدد لینے کے لیے حضرت شیخ الہندُ خود حجاز گئے اور مدینہ منورہ میں ترک گورنر سے ملے ۔وہ آ گے بھی جانا جا ہتے تھے لیکن مخبری ہونے کی بنا پرانہیں شریف حسین نے گرفتار کرکے جاندی کی طشتری میں رکھ کرانگریز کوپیش کردیا' کہ بیآ پ کا باغی ہے' آپ کےخلاف سازشیں کر رہا ہے۔ اِس وقت ارون کا جو بادشاہ ہے وہ اس شریف حسین کی نسل میں سے ہے۔انگریز حضرت شیخ الہند کو واپس ہندوستان نہیں لائے بلکہ انہیں بحیرۂ روم (Mediterraneon Sea) کے ایک جزیرہ '' مالٹا'' میں قید میں ڈال دیا۔ بقول ا قبال: \_

> ا قبال کے نفس سے ہے لالے کی آگ تیز ایسے غزل سرا کو چمن سے نکال دو

آپ چارسال وہاں قیدرہے۔ جب ٹی بی اپن آخری حدکو پہنچ گئی تو پھر انہیں رہا کردیا گیا کہ اگریہ قید میں انقال کر گئے تو ایک طوفان برپا ہو جائے گا۔ مسلمانوں کے دلوں میں موجزن جذبہ جہاد کوسرد کرنے کے لیے انگریزوں نے غلام احمد قادیانی کی نبوت کا فقنہ کھڑا کیا'جس نے جہادوقال کوحرام قرار دینے کا اعلان کردیا۔

عصرِ حاضر کا دوسرابڑا فتنہ انکارِ حدیث کا فتنہ ہے۔ بیفتنہ اپنی تاکثیر کے اعتبار سے پہلے فتنہ سے بھی زیادہ خطرناک ہے 'کیونکہ بیزیادہ پھیل رہا ہے۔ ختمِ نبوت کا مسلہ اتنا واضح ہے کہ ہرمسلمان اس کو بآسانی سمجھتا ہے'لیکن فتنۂ انکارِ حدیث کا زیادہ ادراک و احساس نہیں ہے۔ آپ جانے ہیں کہ سرکاری سطح پر بیہ طے ہے کہ قادیائی خواہ رہوائی
(اصل قادیائی) ہوں یالا ہوری احمدی' دونوں دائر ہ اسلام سے خارج ہیں۔ اس کے
مقابلہ میں انکار حدیث کا فتنہ اندر ہی اندر دیمک کی طرح اثر انداز ہورہا ہے۔ بیلوگ
قر آن کریم کو مانے اور سجھنے کا دعویٰ تو کرتے ہیں لیکن حدیث نبوگ کو مناسب مقام
دینے کے لیے تیار نہیں ہیں' ان کے لیے صرف اخلاقی تعلیمات سے متعلق احادیث
قابل قبول ہیں۔ حدیث شریف کو جائز مقام نہ دینے کی وجہ سے وہ قر آن حکیم کی غلط
تأ ویلیں پیش کرتے ہیں۔ ان کا نظریہ ہے کہ اطاعتِ رسول دائمی شے نہیں ہے' محمد
رسول اللہ مُن اللہ عالم اللہ من اللہ عالم اللہ عالم عدیث میں آیا ہے:

﴿ قُلْ اَطِيْعُوا اللّٰهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلًا الْبَلْغُ وَعَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلُتُهُ \* وَإِنْ تُطِيْعُوهُ تَهْتَدُوا \* وَمَا عَلَى الرَّسُولِ اللَّا الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ ﴿ وَالنَّوْلِ اللَّهُ الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ ﴾ (النور)

'' آپ فر ما یے اطاعت کر واللہ تعالیٰ کی اوراطاعت کر درسول مکرم کی۔ پھرا گرتم نے روگر دانی کی تو (جان لو) رسول کے ذہما تناہے جوان پر لازم کیا گیا اور تمہارے ذہمہ ہے جوتم پر لازم کیا گیا' اورا گرتم اطاعت کرو گے تو ہدایت پاجاؤ گے۔اور نہیں ہے ہمارے رسول کے ذمہ بجزاس کے کہ وہ صاف صاف پیغام دے رہے ہیں۔''

اس طرح سورة التغابن ميں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿وَاَطِيْعُوا اللَّهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاِنَّمَا عَلَى رَسُوْلِنَا الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ۞﴾

''اوراطاعت کرواللہ تعالیٰ کی اوراطاعت کرورسول کمرم کی' پھرا گرتم نے روگر دانی کی تو ہمارے رسول کے ذمہ فقط کھول کر پیغام پہنچا ناہے۔''

لیکن منکرینِ سنّت کے نزدیک رسول الله منگاتین صرف اپنے دور کی حد تک "مرکزِ ملّت' ہونے کی حیثیت سے مطاع تھے اوران کا حکم مانا جانا ضروری تھا۔ آئندہ مسلمانوں کا جوامیر یا حاکم ہوگا' وہ مرکز ملت ہوگا اوراس حیثیت سے اس کی اطاعت

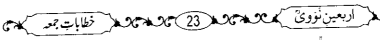
فرض ہوگی۔ یہ فتنہ بڑی تیزی کے ساتھ پھیل رہا ہے۔ شریعت کی بہت ساری پابندیاں انہوں نے حدیث کو مناسب مقام نہ دینے کی وجہ سے نظر انداز کر دی ہیں۔ جیسے ان کے بزد یک پردے کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بیتو ایک خاص دور کا کلچر تھا۔ ای طرح قرآن کریم کی اور بہت ساری غلط تشریحات کر رہے ہیں 'ترجمہ غلط کر رہے ہیں۔ عام آ دمی اور جدید تعلیم یا فتہ لوگ عربی سے ناوا قف ہوتے ہیں' لہذا وہ نہیں محسوس کر سکتے کہ ترجمہ غلط کیا جارہا ہے۔ قادیا نیوں نے بھی قرآن کریم کے ترجمہ میں تحریف کی۔ آخر وہی آیتیں ہیں جنہیں صحابہ کرام ہوئی ہے لے کر ہمارے دور کے علماء کرام تک تمام لوگ پڑھتے آئے ہیں' لیکن بیلوگ ایسی غلط تا ویلیس پیش کرتے ہیں کہ عقل کو تھی اپیل نہیں کرتیں۔ انسان کی بیہ کمزوری ہے کہ جب وہ کسی مسئلہ میں کسی شخص سے متاثر ہوجا تا ہے تواس کی ہر بات کو تھے سے محف شروع کر دیتا ہے۔

ان لوگوں کی چند تأ ویلیں ملاحظہ ہوں۔ قرآن کریم میں آیا ہے کہ چور مرد ہویا عورت ان کے ہاتھ کاٹ دو۔ یہ کہتے ہیں کہ بالفعل ہاتھ کا شامراد نہیں ہے یہ تو مولویوں نے خواہ نخواہ غلط بات بھی ہے یہ تو برا وحشیانہ فعل ہے ہاتھ کاٹ دینا تو ایک محاورہ ہے۔ جیسے بھی والدین اپنے بیٹے سے کہتے ہیں کہتم نے تو ہمارے ہاتھ کاٹ دیے۔ یعنی کی معاملہ میں تم نے کوئی الی بات کردی ہے کہ اب ہمارے پاس پچھنہیں رہا کوئی چارہ کار نہیں تم نے ہمارے پاس پچھنہیں رہا کوئی چارہ کار نہیں ہما نے ہمارے ہاتھ کاٹ دیے ہیں۔ ان لوگوں نہیں ہم نے ہمارے ہاتھ کاٹ دیے ہیں۔ ان لوگوں کا کہنا ہے کہ ایسا خوشحال معاشرہ پیدا کردو کہ کس کو چوری کی ضرورت ہی نہ ہو ہس یہ ہماتھ کاٹ دینا ۔ قالم ہمات کہ اللہ میں اللہ کہ اللہ کہ ایسا کہ ہماتھ کے لیے جو انہوں نے کیا (الما کہ قرآ ان مجبرت ناک مزاللہ کی طرف سے ''۔ اب آپ سوچیں کہ مثالی نظام قائم کردینا کوئی سزا ہے یا کوئی مزاہ یا کوئی مزاسے یا کوئی عرب کہ بات ہے؟

عجیب بات ہے کہ پنجاب نے دوغلام احمد پیدا کیے۔ ایک غلام احمد قادیانی ' دوسرا غلام احمد پرویز۔ پہلے نے مہرِ ختم نبوت کو توڑا اور دوسرے نے حدیث اور سُنّتِ و اربعین نؤوی می در 21 کرد کرد خطابات جمع کمی

أَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00







#### ٔ مل میں نتیت کی اہمیت (در قرآن وحدیث میں ربط و علق

كم جون ٢٠٠٤ء كا خطابِ جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيمِ \_\_\_ بِسُعِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُمِ ٥

لَيْسَ الْمِرَّانَ تُوَلُّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْمِرَّ مَنْ الْمَرْدِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْمِرَّ مَنْ الْمَصَالِلَةِ وَالْمَكِيِّ وَالْمَلْمِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالنَّيْتِينَ ۚ (البقرة:١٧٧)

عَنُ آمِيْرِ الْمُؤْمِنِينَ آبِي حَفُصٍ عُمَرَ بُنِ الْحَطَّابِ عَلَيْهِ قَالَ: سَمِعُتُ رَسُولَ اللَّهِ عَظِيلًا يَقُولُ:

((انَّمَا الْاَغُمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ ٱمْرِيْ مَا نَواى ' فَمَنُ كَانَتُ هِجْرَتُهُ

اِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ اِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ' وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا

يُصِيْبُهَا اَوِامْرَاقَ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ )) (منفقّ عليه)

ابتدائی حصہ بھی پڑھا' تا کہ واضح ہو جائے کہ قر آن ادر حدیث میں کتنا گہرار بط ہے۔ یہ دونوں دراصل ایک ہی سکے کے دوڑخ یا بالفاظِ دیگر ایک ہی تصویر کے دوڑخ ہیں۔ و ﴿ اَرْبِعِينِ نُوُویُ ﴾ مع مع مع مع هم و ﴿ كَلَّ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ مُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّ قرآن مجید میں جو بات بڑے شاہانہ اندازِ خطاب میں آتی ہے احادیث میں وہ بات نہایت شاندار الفاظ میں آتی ہے تا کہ اس کی پوری طرح وضاحت ہو سکے۔ جیسا کہ

ارشا دِالٰہی ہے:

﴿ وَٱنْزَلْنَاۤ اِلَیْكَ اللِّهِ کُورَ لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَیْهِمْ﴾ (النحل: ٤٤) ''اور ہم نے آپ پر بیالذکر (قرآن مجید) نازل فرمایا' تا که آپ لوگوں کے لیے واضح کریں جوان کی طرف نازل کیا گیاہے۔''

قر آن کریم اصل میں لوگوں کی ہدایت کے لیے تھا جو آنحضور مُلَاثِیْنِا کے پاس امانت تھا۔اس لیے آپ کے ذریعے لوگوں کے لیےاس کی وضاحت ضروری تھی۔

سورۃ البقرۃ کی آیت کے اکومیں نے ''آیۃ البر''کاعنوان دیا ہے۔ معانی اور علم وحکمت کے اعتبار سے بیقر آن مجید کی عظیم ترین اور طویل ترین آیات میں سے ہے۔ اس میں بیات واضح کی گئی ہے کہ عام طور پرلوگوں کے ذہنوں میں نیکی کا جوتصور ہے وہ عمل محمض ظاہری پہلو کے اعتبار سے ہے کہ بیا نیکی کا بہت بڑا کام ہے۔ اس لیے کہ اس نیک عمل کے چھیے جومحرک ہوتا ہے وہ انہیں معلوم نہیں ہوسکتا'یا محض کمان کی حد تک ہوتا ہے وہ انہیں معلوم نہیں ہوسکتا'یا محض کمان کی حد تک ہوتا ہے وہ انہیں مطوم نہیں کی طرف قوجہ بید نکلتا ہے کہ ہمارا نیکی کا بیت تصور رفتہ رفتہ صرف ظاہر تک محدود ہوجاتا ہے'باطن کی طرف توجہ بین رہتی۔

دراصل ہرعمل کے دو پہلو ہوتے ہیں' ایک اس کا ظاہر ہوتا ہے اور دوسرا باطن۔

یعنی باطن میں عمل کا محرک کیا ہے اور ظاہر میں عمل کی شکل کیا ہے۔ اگر چہ ظاہر بھی اپنی جگہ

اہم ہے' اس لیے کہ ع'' لطافت بے کثافت جلوہ آرا ہونہیں سکتی' کے مصداق کسی لطیف شے کو واضح ہونے کے لیے کوئی کثیف شے در کار ہوتی ہے۔ لیکن اصل شے' جس پر زیادہ

زور ہونا چاہیے' وہ اس کا باطن ہے' یعنی اس کی نیت۔ چنا نجی قرآن مجید میں فر مایا گیا:'' نیکی نیو بہرے مشرق اور مغرب کی طرف کرلؤ بلکہ نیکی حقیقت میں اس کی ہے جو اللہ پر'روز قیامت پر' فرشتوں پر' کتاب پراورسب نبیوں پرایمان لایا۔'' ہے جو اللہ پر'روز قیامت پر' فرشتوں پر' کتاب پراورسب نبیوں پرایمان لایا۔'' ہے جو اللہ پر'روز قیامت پر' فرشتوں پر' کتاب پراورسب نبیوں پرایمان لایا۔'' ہے آ ہے مبار کہ ہمارے مرتب کر دہ مطالعہ قرآن کیم کے متخب نصاب کا درس نہر ا

ہے' جس پر میں نے متعدّد بار مفصّل دروس دیے ہیں۔اس وقت یہ بات سمجھانی مقصود ہے جس پر میں نے متعدّد بار مفصّل دروس دیے ہیں۔اس وقت یہ بات سمجھانی مقصود ہے کہ ایمان سے نیکی کا کیا تعلق ہے۔ایمان در حقیقت کسی ممل سے محرک کو معیّن کرتا ہے۔
نیکی اللّٰہ کی نگاہ میں صرف وہ عمل ہوگا جو صرف اللّٰہ تعالیٰ کی رضا کے لیے کیا جائے اور جس کی جز اصرف آخرت میں مطلوب ہو۔اگر دنیا میں اس کی جز امطلوب ہے تو یہ ایک وہندا اور کا روبار کی جز امران ہیں جگہ جائز ہے' لیکن وہ کا روبار کی شکل میں ہو۔ یہ چیز نہایت خطرناک اور گراہ کن ہے کہ نیکی کا لبادہ اوڑ ھے کراسے کا روبار کی کا ذریعہ بنایا جائے۔

ندکورہ بالا آیت میں ایمان باللہ کے بعد دیگر ایمانیات میں ایمان بالرسالت کا ذکر بھی ہے۔ درحقیقت ہمیں نبوت ورسالت کے ذریعے سے نیکی کا ایک ماڈل ملتا ہے کہ نیکی کے مختلف اعمال کسی شخصیت میں ایک تو ازن کے ساتھ آئیں۔ ورنہ بسا اوقات نیکی ہی کا جذبہ حدّ اعتدال سے تجاوز کر کے بدی کا راستہ کھول دیتا ہے۔ چنانچہ نیکی ہی کا جذبہ تھا جس نے دنیا میں رہانیت کی شکل اختیار کی۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَرَهُبَانِيَّةً إِلْبُنَدَعُوْهَا مَا كَتَبُنَّهَا عَلَيْهِمْ ﴾ (الحديد:٢٧)

اوررسول اللهُ مَثَاثِينَةِ مِنْ فَيْ مِنْ مَا مِا:

((لَا رَهُبَانِيَّةَ فِي الْإِسْلَامِ)) (١)

''دوینِ اسلام میں رہانیت کی کوئی تنجائش نہیں ہے۔''

یہ بات طاہر ہے کہ رہبانیت اختیار کرنے والے بیکا م کرتے تو نیکی کے جذبے ہیں' لیکن وہاں نیکی غیر معتدل اور غیر متوازن ہوجاتی ہے۔ توازن کے ساتھ نیکی کا ایک مکمل مجتمہ محمد رسول اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اور ایمان بالآخرۃ ہے جو ہمارے لیے اُسوہ حسنہ ہے۔ لیکن محرکاتِ ممل کا تعلق ایمان باللّٰداور ایمان بالآخرۃ ہے ہے۔ نیکی اسی لیے کی جائے کہ اللّٰد

مراسيل ابي داوًد ع ٢٨٧ و وقتح الباري لابن حجر١٣/٩ وسلسلة الاحاديث الصحيحة للالباني ٣٨٧/٤

تعالی راضی ہوجائے'اس سے صرف آخرت کی جز ااوراُخروی نجات مقصود ہو۔

اس حقیقت کو نبی اکرم منافیا نیم نبیان اس حدیث کے اندر سادہ انداز میں بیان فرمایا۔ اس حدیث کے بارے میں یہ بات جان لیس کہ اکثر محدیث کرائم نے جو مجموعے مرتب کیے ہیں ان میں سب سے پہلے اس حدیث کا ذکر کیا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ محد ثین کرائم بھی تو جمع وقد وین حدیث کی صورت میں ایک مل اور ایک جِدو بجہد کرر ہے سے ۔ آنخصور منافیا نیم کی احادیث کی جمع وقد وین بہت بڑی نیکی تھی اس پرجرح وقعد میل کا عصورت طلب تھا ، جس میں بڑے خطرات تھے کہ کسی ایے خص کی روایت قبول نہ کر کام بہت محنت طلب تھا ، جس میں بڑے خطرات تھے کہ کسی ایے خص کی روایت قبول نہ کر کی جائے جو جموث بولتا ہواور جموثی احادیث گھڑتا ہؤ مبادا اُمت میں فقتہ پیدا ہوجائے۔ یہ ایک بڑی محنت طلب اور مشقت طلب جدو جہدتھی اور اس میں اصل شے ان کے نز دیک ایک بڑی محنت طلب اور مشقت طلب جدو جہدتھی اور اس میں اصل شے ان کے نز دیک نیت کا معاملہ تھا 'اسی لیے وہ اس حدیث کو پہلے لائے ہیں کہ اللہ کرے اس مجموعے کے مرتب کرنے میں ہماری نیت میں سوائے اللہ کی رضا اور آخرت کی جزا کے اور کوئی شے مرتب کرنے میں ہماری نیت میں سوائے اللہ کی رضا اور آخرت کی جزا کے اور کوئی شے شامل نہو۔

اب ہم اس حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔ اس حدیث کے راوی امیر المؤمنین ابوحفص عمر بن الخطاب والنو ہیں۔ حضرت حصد والنا حضرت عمر والنا کی صاحبزاوی تھیں ، چنانچہ ابوحفص حضرت عمر والنا کی کئیت ہے۔ حدیث ہے: عَنْ اَمِیْوِ الْمُوْمِنِیْنَ اَبِیْ چَنْنِی اَلْکِهِ مَیْنِی الْمُوْمِنِیْنَ اَبِیْ حَفْصِ عُمْرَ ابْنِ الْحَطّابِ عَلْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَیْنِی المُوْمِنِیْنَ اَبِی المُومِنیْنَ عَمر بن الخطاب والنا سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے خود منا اللہ کے رسول کا اللہ عَلَیْنَ کُوفر ماتے ہوئے '۔ (اصل میں بعض اوقات روایت شروع ہوجاتی ہے 'عَنْ المَانِی ' سے کہ فلاں صاحب سے روایت کیا گیا۔ اب یہ یقین سے نہیں کہا جا سکتا کہ ان صاحب نے یہ خود آ مخصور کا اللہ علی اللہ عنا۔ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ انہوں نے کسی صحابی سے سنا موجود جو راہ راست سامع نہ ہوں۔ الہذا جب' نعَنْ ' سے بات شروع ہوتو کا فی نہ ہو ہو وہ خود براہِ راست سامع نہ ہوں۔ الہذا جب' نعَنْ ' سے بات شروع ہوتو کا فی نہ ہو گی ۔ یہاں فرمایا گیا: قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّٰهِ عَلَیْنِیْ کُمُونُ وَرَاتِ ہِینَ مِیں نے وَد رسول اللہ مُنَانِیْنِیْمُ کُوفر ماتے ہوئے سنا')۔ اب آگے حدیث کا متن ہے: ﴿ إِنَّمَا وَدِ رسول اللہ مُنَانِیْمُ کُوفر ماتے ہوئے سنا'')۔ اب آگے حدیث کا متن ہے: ﴿ إِنَّمَا وَدِ رسول اللہ مُنَانِیْمُ کُوفر ماتے ہوئے سنا'')۔ اب آگے حدیث کا متن ہے: ﴿ إِنَّمَا

الانحمال بالتیات) ''بیشک اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے'۔ یہاں عام آدمی سمجھ گاکہ''عمل'' کا لفظ عام ہے اور نیکی اور بدی دونوں کے لیے مستعمل ہے۔ لیکن سے مغالطہ ہے۔ عربی زبان میں جو دوالفاظ''عمل'' اور''فعل'' اوران کی جع''اعمال'' اور ''فعال'' ہیں' ان کے استعال میں فرق ہے۔ اس ضمن میں قرآن و حدیث ہے جو وضاحت ہوتی ہو وہ یہ کہ''عمل'' کہتے ہیں اس کام کوجس میں مشقت ہوتی ہو' جو محنت طلب ہو' جس کے بعد انسان تکان محسوس کرے۔ اس لیے قرآن مجید میں آیا ہے: ﴿ عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ ﴿ تَصُلّی فَارًا حَامِیَةً ﴾ (الغاشیة) ''بعض چروں پر قیامت کے دن تکان طاری ہوگی' وہ لوگ ہوں گے بیتی ہوئی آگ کے اندر''۔ یہاں حدیث مبارکہ میں گفتگو نیکی کے بارے میں ہورہی ہے' برائی کے کام کی بات نہیں ہورہی کہ آپ کر تو معصیت کا کام رہے ہیں لیکن نیت آپ کی نیک ہے۔ قرآن وحدیث کے بعض مقامات معصیت کا کام رہے ہیں لیکن نیت آپ کی نیک ہے۔ قرآن وحدیث کے بعض مقامات اس حقیقت کو ٹابت کرتے ہیں۔ لہذا یہاں اعمال کا اطلاق معصیت اور گناہ کے کاموں پر ہوگا۔

آگفر مایا: ((وَانَّمَا لِکُلِّ الْمُوِی مَا مَوْلی) '' اور ہر شخص کو وہی ملے گاجس کی اس نے نیت کی ہوگئ ' عمل کا ظاہر پھر بھی ہو' لیکن اللہ کی نگاہ میں اصل شے اس کا م کے پیچھے انسان کی نیت ہے۔ عرف عام میں اسے یوں بھے کہ جب الیکٹن کا دَور آ نے والا ہو تو اب وہ چودھری اور سرمایہ دارجو اپنے محل میں نکا رہتا ہے' اب گلیوں میں نکلتا ہے' فریبوں سے بغل گر ہوتا ہے' میلے کچلے بچوں کو گود میں اٹھا تا اور انہیں پیار کرتا ہے۔ اب اس کا فیصلہ سب د کھنے والے کر لیتے ہیں کہ وہ کس لیے ایسا کر رہا ہے۔ یہ کوئی حقیقی شفقت و محبت نہیں ہے' جو کہ نیکی کے کام ہیں' بلکہ یہ تو وہ نے لینے کا ایک دھندہ ہے۔ یہ تو الیک حقدہ ہے۔ یہ تو کئی تعلقہ کر سے ہیں اور جن کے بارے میں ہم خود فیصلہ کر سے ہیں' بلکہ میر تو واخسا بی ہونی چا ہے کہ میں کیا کر رہا ہوں' کس لیے کر رہا ہوں' کہیں میری نیت اندرخوداخسا بی ہونی چا ہے کہ میں کیا کر رہا ہوں' کس لیے کر رہا ہوں' کہیں میری نیت میں کوئی فساد تو بید انہیں ہوئی چا ہے کہ میں کیا کر رہا ہوں' کس لیے کر رہا ہوں' کہیں میری نیت میں کوئی فساد تو بید انہیں ہوئی چا ہے کہ میں کیا کر رہا ہوں' کس لیے کر رہا ہوں' کہیں میری نیت میں کوئی فساد تو بید انہیں ہوئی چا ہے کہ میں کیا کر رہا ہوں' کس لیے کر رہا ہوں' کہیں ہوئی فیا۔ البذا جونیت ہوگی میں کی فیاد تو بید انہیں ہوئی جا ہوئیں ہوگیا۔ البذا جونیت ہوگی میں کوئی فساد تو بید انہیں ہوگیا۔ البذا جونیت ہوگی میں کوئی فساد تو بید انہیں ہوگیا۔ البذا جونیت ہوگی

وہی ملے گا' صرف عمل کے ظاہری پہلو سے جزانہیں ملے گی۔ کسی نے بڑی فاؤنڈیش بنا دی ہواوراس سے لوگوں کو بہت خیر پہنچ رہا ہو کیکن آپ کو کیا معلوم کہاس کے پیچھے اس کی نیت کیا ہے ۔ آیا سرکار دربار میں رسائی حاصل کرنا اور ائم ٹیکس میں ہیرا پھیری اس کا مقصد ہے یااللہ کی رضا پیش نظر ہے' میصرف اللہ جانتا ہے۔ دنیا میں ہم کہیں گے کہ نیکی کا کام ہے' بڑاا چھا کام ہے' کیکن اللہ تعالیٰ کے ہاں اس شخص کا سارا معالمہ نیت کے حوالے سے طے ہوگا۔

اب اس کے لیے آنحضور کُلُیُّوَا نے ایک مثال دی: ((فَمَنْ کَانَتُ هِجُرَتُهُ اِلَی اللهِ وَرَسُولِهِ) '' پس جس شخص کی جرت الله اور اس کے رسول کی طرف ہوئی' تو اس کی جرت الله اور اس کے رسول ہی کے حساب میں شارہوگی''۔

جرت میتی که اہل ایمان کو تکم ہوگیا تھا کہ مگہ تمر مہ کو چھوڑ واور مدینہ متورہ چہنچو۔
اہل وعیال کو چھوڑ نا پڑے تو مکہ تمر مہ کے بھیڑیوں کے رحم وکرم پر چھوڑ و۔ اسی طرح جو اوھراُ دھر بھر ہے ہوئے قبائل میں سلمان سے انہیں بھی تھم تھا کہ اپنے قبیلوں کو چھوڑ واور مدینہ منورہ چلے آؤ کہ تمام اہلِ ایمان کو مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کرجانے کے تھم کی وجہ میں نے اپنی کتاب'' منج انقلابِ نبوگ'' میں پورے دلائل کے ساتھ بیان کی ہے کہ اب رسول اللہ منافی آؤ کے کہ انقلابِ نبوگ'' میں پورے دلائل کے ساتھ بیان کی ہے کہ اب مون تھا' لہذا ضرورت تھی کہ پوری قوت ایک مرکز پر جمع ہوجائے' کیونکہ اگر قوت منتشر ہونا تھا' لہذا ضرورت تھی کہ پوری قوت ایک مرکز پر جمع ہوجائے' کیونکہ اگر قوت منتشر مون تھا وہ کہ بہاں ہیں تو کوئی مؤثر اقدام نہیں کیا جا سکتا' لہذا یہ ہجرت فرض تھی ۔ اس سے پہلے حبشہ کی طرف دو ہجرتیں ہوئیں تھیلی جارہی ہیں اور صبر کا بیانہ میں صرف اجازت دی گئی تھی کہ اگر یہاں کی سختیاں نہیں جھیلی جارہی ہیں اور صبر کا بیانہ لبرینہ ہور ہاہے تو حبشہ میں جا کر پناہ گزیں ہوجاؤ۔ اس لیے کہ وہاں ایک عادل' نیک اور انہاں کی حیثیت رکھی تھی۔ انہا دشاہ ہے دیول اللہ منافی کیلئے کی انہا دشاہ ہے دیول اللہ منافی کیلئے کی کہ انہ مقدم کی حیثیت رکھی تھی۔ انگل بی جو دو جہد کے اندرا یک اہم قدم کی حیثیت رکھی تھی۔

اب دیکھیں ہجرت کا ظاہر تو یہ ہے کہ کوئی شخص مکہ مکر مہ چھوڑ کر مدینہ منورہ آ گیا ہے'ا ہے ہم مہاجر ہی کہیں گے'لیکن اس کی ہجرت کا اصل سبب کیا ہے؟ اللہ اوراس کے رسول پرایمان اُن کی محبت اوران کے حکم کی پیروی ہے یا کوئی اور مقصد ہے؟ بیاللہ جانتا ہے۔ اس سلسلے میں رسول اللهُ مَالِيَّةُ آنے دو مثاليس بيان فرما كي بين: ((فَهَنْ كَانَتْ هِ جُورَتُهُ لِدُنْياً يُصِيبُها)) ''اورجس كي جرت مولى دنيا كے حصول كے ليے تاكه دنيا حاصل کرے' ((اَوِامْرَأَةِ يَنْكِعُهَا))'' يا کس عورت سے نکاح کی خاطر ہجرت کی'' ((فَهِجُوتُهُ إلى مَا هَاجَوَ إِلَيْهِ)) "تواسى جرت اسى چيز كے ليے شار موكى جس ك لیے اس نے ہجرت کی'۔ اس بات کوسادہ سی مثال سے سمجھیں کہ مکہ مرمہ میں کوئی مسلمان دکا نداری کرر ہاتھا یا کوئی اور کام کرر ہاتھا' جیسے حضرت خباب ڈاپٹیا لوہار تھے' تو اس کے ایمان لانے کے بعد کفار تو اُس سے کوئی کام نہیں کرواتے ہوں گے کیونکہ اہل ا بمان اور کفار کے مابین کشید گی پیدا ہو چکی تھی اور صرف اہلِ ایمان ہی اس سے کام کرواتے ہوں گے' اوراب وہ تو مدینہ منورہ چلے گئے ۔ تو ہوسکتا ہے کہ کوئی شخص اینے گا ہوں کی خاطر مدینہ منورہ ہجرت کر گیا ہو۔ یہ باریک بات ہے جوصرف اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے کوئی دوسرا شخص کسی پر کوئی تھم نہیں نگا سکتا۔اللہ تعالیٰ تو اپنے علم کامل کے حساب سے اپنے رسول مَلَا تَشْیَامُ کو بتار ہا ہے اور آپ مَلِ النَّیْرُ اہمیں بتار ہے ہیں۔ یا فرض کریں کوئی صاحب کسی خاتون سے نکاح کےخواہش مند تھے ٗوہ خاتون ہجرت کر کے مدینہ منورہ چلی گئیں تو اب یہ بھی کیے دھا گے ہے بند ھے وہاں پہنچ گئے ۔اب یہ بھی ہجرت تو کررہے ہیں' لیکن ان کی ججرت اللہ اور اس کے رسول کے لیے ثنار نہیں ہوگی' بلکہ اس خاتون کے عشق اور محبت کے زمرے میں آئے گی۔ کہتے ہیں کہ ایک صاحب کو''مہاجر اُمّ قیں'' کہاجا تاتھا'لین انہوں نے اُمّ قیس کے لیے ہجرت کی تھی۔

بہر حال اللہ کے ہاں کسی بھی عمل کا دار و مدار نیت پر ہوگا اور دنیا میں ہم نیتوں کے بارے میں فیصلہ نہیں کر سکتے کسی کی نیت پر شک کرنا اور حملہ کرنا جائز نہیں ہے۔ ہمیں کیا معلوم کہ دلوں کا حال کیا ہے۔ دلوں کا حال تو صرف اللہ تعالیٰ جانتا ہے۔ وہ ''عَلِیْم ؓ

بِذَاتِ الصُّدُوْرِ ''ہے۔حدیث نبوگ ہے:

((إنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُوُ اِللَى صُوَرِكُمْ وَآمُوَالِكُمْ وَلَكِنْ يَنْظُوُ اِللَى قُلُوْبِكُمْ وَآغْمَالِكُمْ))(۱)

'' بے شک اللہ تمہاری صورتوں اور مالوں کونہیں دیکھتا' بلکہ وہ تمہارے دلوں اور تمہارےاعمال کودیکھتا ہے''

اگر عمل صحیح اور نیک ہے اور دل میں اس کے لیے جو محرک اور جذبہ ہے وہ بھی صحیح ہے تو ایساعمل اللہ کے ہاں مقبول ہوگا۔اب اس حوالے سے چندا حادیث دیکھیں کہ بیہ بات رسول اللہ مَا ﷺ نے کس انہزا تک پہنچائی ہے۔آ پ مَا کَالِیْۤ ﷺ نے فرمایا:

((مَنُ صَلَّى يُرَائِي فَقَدُ اَشْرَكَ ' وَمَنْ صَامَ يُرَائِي فَقَدُ اَشْرَكَ ' وَمَنْ تَصَدَّقَ يُوانِيُ فَقَدُ اَشْرَكَ))(٢)

''جس نے دکھاوے کے لیے نماز پڑھی اس نے شرک کیا' اور جس نے دکھاوے کے لیے روز ہر کھااس نے مرک کیا' اور جس نے ریاکاری کے لیے صدقہ وخیرات کیااس نے بھی شرک کیا''۔

اب دیکھیں نمازاً گرچہ نیکی کا بہت بڑا کام اورار کانِ اسلام میں سے رکن اعظم ہے'ایسے ہیں روزہ اسلام کاعظیم رکن ہے اورصدقہ وخیرات بہت عظیم کارِخیر ہیں'لیکن اس کے باوجودا گریہ کام رضائے النہی کے بجائے ریا کاری'ا پی دین داری کارعب گانتھنے یاکسی اور مقصد کے لیے ہیں تو شرک کے زمرے میں آئیں گے ۔۔۔ اور شرک سے بڑا اور گھناؤنا گناہ اور کوئی نہیں ہے۔ سورۃ النساء میں دومقامات پر فرمایا گیا:﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِورُ اللَّهُ لَا يَغْفِورُ اللَّهُ لَا يَغْفِورُ اللَّهُ لَا يَغْفِورُ اللَّهُ لَا يَعْفِورُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

شرک دوطرح کا ہے۔ایک شرک جلی ہےاور دوسرا شرک خفی ۔شرک جلی وہ ہے جو

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم ظلم المسلم و حذله .....

<sup>(</sup>٢) مسند احمد ع ١٦٥١٧ \_

نظرآ رہا ہو کہ شرک ہورہا ہے۔ مثلاً بُت یا کسی قبر کوسجدہ کیا جارہا ہے 'جبکہ شرکِ فنی دل میں ہوتا ہے۔ مثلاً آپ نماز میں بحدہ کررہے ہوں اور آپ کو بیمحسوں ہو کہ کوئی آپ کو دیکھ رہا ہے تو آپ بحدہ ذرالمبا کرویں تو بیشرکِ فنی ہے۔ اس کا تجزیہ آپ آسانی سے کرسکتے ہیں' مثلاً آپ پہلے پانچ سکنڈ کا سجدہ کررہے تھے اور اب دس سکنڈ کا سجدہ کیا ہے تو بیدا ضافی پانچ سکنڈ کس کے لیے گئے ہیں؟ پانچ سکنڈ تو اللہ کے لیے ہو گئے لیکن دوسرے پانچ کس کے لیے؟ گویا ایک سجدے کے دومجود ہوگئے۔ ایک مجود اللہ کی ذات ہوئی اور ایک مجود وہ لوگ ہوئے جنہیں دکھایا جارہا ہے۔

اس مليلے ميں رسول الله مَنَّاتِيْمُ كي دعوت اور تربيت سے صحابير كرام وَمُنْتُمُ ميں جس حد تک باریک بنی آگئ تھی اس کا حضرت علی ڈاٹٹؤ کے ایک واقعہ سے بخو بی انداز ہ لگایا جاسکتا ہے۔ایک موقع پرعین حالتِ جنگ میں حضرت علی ڈٹاٹیز کا ایک شخص سے دو ہدو مقابلہ ہواا ورحصرت علی ڈاٹٹؤ نے اس کا فرکوز بر کرلیا اور اس کے سینے پرسوار ہو گئے۔اب اسے خبر گھو بینے ہی والے تھے کہ اس نے نیچے پڑے ہوئے بھی آ پٹے کے مند پر تھوک دیا۔ (جیسے انگریزی میں کہا جاتا ہے: To add insult to injury) حفرت علیؓ نے اس کی اس حرکت کے بعداہے چھوڑ دیا اور فوراً اس کے سینے سے نیچاتر آئے۔وہ بہت حیران ہوا کہ انہوں نے مجھے کوں چھوڑ دیا ہے جبکہ میں نے ان کی تو بین بھی کی ہے!اس کےاستفسار پرحفزت علیؓ فر مانے لگے: دیکھو! میری تم سے کوئی ذاتی دشمنی نہیں ب میں مہیں صرف اللہ کے لیے قل کررہا تھا' لیکن اب اگر میں مہیں قل کرتا جبکہ تم نے میری تو ہین کی ہے تو میری نیت میں میر نفس کا انتقام بھی شامل ہوجا تا۔ ذراغور کیجیے کہ جنگ کا معاملہ ہو'جوجذبات کی انتہائی گرمی کا وقت ہوتا ہے' مرویا مارو کی کیفیت ہوتی ہے'اس حالت میں بھی انسان کی نگاہ دل اور نیت پر ہوئیدرسول اللمُ فَاتَیْنِ کَمَ کَر بیت کا بى كمال تقا\_

میمضمون قرآن مجید میں بوی حسین تمثیلوں کے بیرائے میں تین جگہ آیا ہے۔ایک مقام سورة النور کا یا نچواں رکوع ہے جوقرآن مجید کے بوے اہم مقامات میں سے ہے

ور اربعین نؤوی کے موج میں 32 میں میں خطابات ہمد کہ جس میں حکمت کے بڑے بڑے موتی ہیں۔ یہاں تین قتم کے لوگوں کا ذکر ہے۔ پہلے مؤمن صادق کی مثال بیان ہوئی ہے اوراس کے ایمان کی جھلک بھی دکھائی گئی ہے کہ اس کا باطن نورایمان سے منور ہوتا ہے اور ظاہرا عمالی صالحہ سے مزین ہوتا ہے۔ مؤمن کے دل میں جونو را ممان ہوتا ہے بید دونو رول کے امتزاج سے بنتا ہے ایک نو رفطرت اور دوسرا نور وحی ۔ چنا نچے فرمایا گیا: ﴿ نُورْ ﴿ عَلَی نُورْ ﴾ (النور: ۳۵) ''بید روشنی پر روشنی ہے'۔ (اکلیم میں آئی فرما! '') پھرا کیک دوسری مثال جو ہمارے موضوع سے متعلق ہے' ایسے خص کی دی گئی جس میں ایمان تو دوسری مثال جو ہمارے موضوع سے متعلق ہے' ایسے خص کی دی گئی جس میں ایمان تو

دوسری مثال 'جو ہمارے موضوع ہے متعلق ہے' ایسے محص کی دی گئی جس میں ایمان تو نہیں ہے لیکن ظاہری طور پر کچھ نیک اعمال ہیں' مثلاً غریبوں' مسکینوں کو کھانا کھلانا۔
ایسے محص کو قیامت کے دن' بعث بعد الموت کے وقت یاد آئے گا کہ میں نے تو بہت نکیاں کی تھیں' ان کا کچھ تو اجر مجھے ملنا چاہیے۔ ایسے محص کی تمثیل یوں بیان کی گئی:
﴿ وَالَّذِیْنَ کَفَرُوْ ا اَعْمَالُهُمْ کُسَرَ ابِ ' بِقِیْعَةِ یَکْحَسَبُهُ الظّمَالُ مَاءً ﴾ ''اور جن لوگوں نے کفروا آغمالُهُمْ کسراب نی بیان کی گئی۔
سراب کی ماند ہیں جسے بیاسا پانی سمجھتا ہے' ۔ جیسے کہ صحرامیں دور سے پانی نظر آتا ہے' صراب کی ماند ہیں جسے بیاسا پانی سمجھتا ہے' ۔ جیسے کہ صحرامیں دور سے پانی نظر آتا ہے' حالانکہ پانی نہیں ہوتا۔ اب بیاسا آدمی دوڑتا ہوا اُس کی طرف جارہا ہے بہاں تک کہ حالانکہ پانی نہیں ہوتا۔ اب بیاسا آدمی دوڑتا ہوا اُس کی طرف جارہا ہے بہاں تک کہ

شَيْنًا ﴾ (النور: ٣٩) '' يہال تک کہ جب اس کے پاس پہنچا ہے تو اسے پھھ نہيں پاتا''۔ ﴿وَوَجَدَ اللّٰهَ عِنْدَهُ فَوَقْهُ حِسَابَهُ ﴿ وَاللّٰهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ﴿ النَّورِ ﴾ (النور) ''اوروہ وہاں اللّٰہ کو پائے گا جواسے اس کا حساب پورا بورا عطا کرے گا۔ اور اللّٰہ کو حساب لیت و رہٰیں لگی''۔ تمہارے اعمال میں نیت غلط تھی' لہذا تمہاری نیکیاں سراب کی مانند

تھک جا تا ہے اب بھا گانہیں جاتا تو گھٹتا ہوا جار ہاہے۔﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَ هُ لَمْ يَجِدُهُ

ہیں۔انسان اپنے آپ کوسہارا دیتا ہے کہ وہ بڑے نیک اعمال کرر ہاہے کیکن اگر اس میں خلوصِ نیت نہیں ہے بیعنی اللہ کی رضا اور آخرت کی جز آپیش نظر نہیں ہے تو وہ کو کی نیکی نہیں ہے۔

۔ تیسری قشم کے وہ لوگ ہیں کہ جن کے دل میں تاریکی ہی تاریکی ہے اور عمل میں کوئی جھوٹ موٹ کی نیکی کی روشی بھی نہیں 'یہ خالص نفس پرست اور خالص مفاد پرست اور خالص مفاد پرست لوگ ہیں۔ ان کے متعلق کہا گیا ہے: ﴿ أَوْ كَظُلُمْتُ فِي بَحْرٍ لَّهِ بِي يَعْشُدُ مَوْ جُ مِّنُ فَوْقِهِ مَوْجُ مِّنُ فَوْقِهِ مَوْجُ مِّنُ فَوْقِهِ مَوْجُ مِّنَ فَوْقِهِ مَوْجُ مِّنَ فَوْقِهِ مَوْجُ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجُ مِلْكُمْتُ 'بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ' ﴾ (آیت ۴۸)' یا پھر (اس کی مثال ایس ہے) جیسے ایک گہرے سمندر میں اندھیرا' کہ او پر ایک موج چھائی ہوئی ہے' اس پر ایک اور موج اور اس کے او پر بادل ۔ تاریکی پرتاریکی مسلط ہے۔' موثی ہے' اس پر ایک اور موج اور اس کے او پر بادل ۔ تاریکی پرتاریکی مسلط ہے۔'

دوسرامقام سورهٔ ابراہیم کی آیت ۸اہے:

﴿ مَثَالُ الَّذِيْنَ كَفَرُواْ بِرَبِيهِمْ أَعُمَالُهُمْ كَرَمَادِ وِاشْتَدَّتُ بِهِ الرِّيْحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ \* لاَ يَقْدِرُوْنَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ \* ذَلِكَ هُوَ الضَّلُلُ الْبَعِيْدُ ﴿ فَا عَلَى شَيْءٍ \* ذَلِكَ هُوَ الضَّلُلُ الْبَعِيْدُ ﴿ فَا عَلَى شَيْءٍ وَ ذَلِكَ هُو الضَّلُلُ الْبَعِيْدُ ﴿ فَا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

مینکیاں اس لیے قابل قبول نہیں کہ بیا بمان کے محرک سے خالی محض دکھلا و ہے گی نیکیاں ہیں۔

اس سلط کا آخری مقام سورة الفرقان کی آیت ۲۳ ہے جس میں ایک عجیب نقشہ کھینچا گیا ہے۔ فر مایا: ﴿ وَقَدِمْنَا اِلٰی مَا عَمِلُوْا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَّنْوُرُ اُسُ ﴾

''پھر ہم پہنچ ان کے کاموں پر جو انہوں نے کیے تھے اور انہیں بنا ڈالا اڑتی ہوئی فاک' ۔ یہاں کفار کا ذکر ہور ہا ہے کہ انہوں نے اپنے خیال میں بڑے بڑے اعمال کیے ہوئے تھے غریبوں کو کھانے کھلائے تھے۔ جیسا کہ ابوجہل نے کہا تھا جب اس سے پوچھا گیا تھا کہ کیا تمہارے خیال میں مجمد (مَنْ اللّٰهُ عَلَیْمُ) جھوٹ بول رہے ہیں جو یہ دعوئی کر رہے ہیں کہا تہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کہا کہ کہا تھا ہوں ان کے پاس وی آتی ہے وہ اللّٰہ کے نبی ہیں؟ اس نے جواب میں کہا کہ آپ (مَنْ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰہُ کَ نبی ہیں؟ اس نے جواب میں کہا کہ آپ (مَنْ اللّٰہُ کَ اللّٰہ کے اللّٰہ کے اللّٰہ کے اللّٰہ کے اللّٰہ کی اللّٰہ کے اللّٰہ کے ما بین ایک مسابقت اور مقابلہ چل رہا تھا' انہوں نے غریبوں کو کھانے کھلائے تو ہم نے ان سے بڑھ کہ کھلائے۔ انہوں نے حاجیوں کی خدمت کی تو کو کھانے کھلائے کھانے کھلائے تو ہم نے ان سے بڑھ کر کھلائے۔ انہوں نے حاجیوں کی خدمت کی تو

ہم نے ان سے بڑھ کر خدمت کی ۔ تو ابھی تک ہم ان کے کندھے سے کندھا ملاکر آ رہے ہیں۔ اب اگر ہم بنو ہاشم کے ایک فرد محمد (منگائیڈیٹر) کی نبوت مان لیں تو ہم تو ہمیشہ کے لیے غلام ہوجا کیں گے! یہ ہمیں گوارانہیں ہے۔ دیکھئے اِن کفار کے اندر بھی نیکی کا ایک تصوراور نیکیوں میں ایک دوسرے سے آ گے نگلئے کا جذبہ پایا جاتا ہے'تا کہ زیادہ شہرت ہوجائے' زیادہ تعریف ہو'ان کی سخاوت کے زیادہ ڈ نیکے بجیں ۔ فدکورہ بالا آیت میں' منا عَمِلُوْا مِنْ عَمَلِ '' میں جو نکرہ کا استعال ہوا ہے تو یہ تفخیم کے لیے ہے۔ یعنی ہم آ گے بڑھ کر اُن کے بڑے بڑے انمال کو گرد و غبار میں ملا دیں گے۔ بات سمجھانے آگے بڑھ کر اُن کے بڑے بڑے انمال کو گرد و غبار میں ملا دیں گے۔ بات سمجھانے کے لیے بات شمجھانے میں گاتا ہے' ای طریقے سے ﴿ فَلِدِمُنَا اِلٰی مَا عَمِلُوْا مِنْ عَمَلِ ﴾''ہم ان کے اعمال کی طرف بڑھیں گے' ﴿ فَاجَعَلُنٰہُ هَبَاءً مَّنْ مُؤْدِدٌ ﴾ ''تو ہم اسے کردیں گے گرد و غبار کی طرف بڑھیں گے' ﴿ فَاجَعَلُنٰہُ هَبَاءً مَّنْ مُؤْدِدٌ ﴾ ''تو ہم اسے کردیں گے گرد و غبار کی طرف بڑھیں گے' ﴿ فَاجَعَلُنٰہُ هَبَاءً مَّنْ مُؤْدِدٌ ﴾ ''تو ہم اسے کردیں گے گرد و غبار کی طرف بڑھیں گے' ﴿ فَادِمُ مُنْ اللّٰ مِارَدُو غبار اور راکھی جومنتشر ہوگئی۔

د کیھے کس قدرخوبصورت مشیلیں بیان ہوئی ہیں۔ بیفساحت و بلاغت کی معراج ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہے: ''گلام المُلوكِ مُلوكُ الكَلامِ '' کہ بادشا ہوں کا كلام کلام ول میں ہوئی کا بادشاہ ہوتا ہے۔ قرآن مجید ہیں یہ تنیوں مشیلیں ریا کارانہ نیکی کے لیے بیان ہوئی ہیں۔ ان سب کے لیے سادہ ترین تشریح' تفسیر اور تبیین رسول الله مُنَافِیْ کی یہ حدیث (اِنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالنِیّاتِ ....)) ہے۔ اور میں آپ کے سامنے یہی بات پیش کرنا جاہتا ہوں کہ قرآن اور حدیث کا با ہمی رشتہ کیا ہے۔

ہماری آج کی اس گفتگو ہے ایک اور اہم مسئلہ بھی حل ہور ہاہے۔ ہمار نے بو جوان پوچھتے ہیں کہ کفار جواشے بڑے برئے برئے نیکی کے کام کرتے ہیں تو کیا انہیں کوئی اجرو ثواب نہیں سلے گا؟ جیسے ہندوہ پُن (کار خیر) کے کام کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر گنگارام ایک ہندو تھا' اس نے بہت بڑا ہیتال بنایا۔ یا جیسے یورپ اور امریکہ میں رہنے والے انگریز اور عیسائی فلاح و بہود کے بڑے بڑے ادارے قائم کرتے ہیں' اور نیکی کے بڑے بڑے کام کرتے ہیں' اور نیکی کے بڑے برے کام کرتے ہیں' ور فیکی قدر و قیت نہیں بڑے کام کرتے ہیں۔ تو کیا اللہ کے ہاں ایسے لوگوں کے اعمال کی کوئی قدر و قیت نہیں

ہوگی؟ دیکھئے بیلوگ اللہ اس کے رسول اور آخرت کونہیں مانتے تو پھر لاز ماکوئی اور محرک ہے۔ جس کی وجہ سے بیلوگ نیکی کے کام کرتے ہیں۔ اس کے ذریعے لاز ماکوئی ریا کاری ' شہرت یاسر کار در بار میں رسائی وغیر ہقصود ہوگی ۔ کوئی نہ کوئی نیت تو ہوگی' کیونکہ کوئی ممل نیت اور مقصد کے بغیر نہیں ہوتا۔

کچھلوگ سجھے ہیں کہ ایک شخص رسول کونہیں ما نتا لیکن اللہ اور آخرت کو ما نتا ہے کہ البنااس کے اعمال قابلِ قبول ہونے چاہئیں۔اب سوال یہ ہے کہ ایسا شخص رسول کو کیول نہیں ما نتا؟ ایک ایسے شخص کا معاملہ تو علیحہ ہے جس تک رسول کی دعوت نہیں پنجی ۔ ایسا شخص اگر تو حید پر قائم ہواور آخرت کو ما نتا ہوتو اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کے اعمال قبول ہو سکتے ہیں 'کیونکہ رسالت کا پیغام اس تک پہنچاہی نہیں۔رسول اللہ مُلَّ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّم

و اربعین نؤوی کی در 36 کار خطاب جمع کی حفرت سلمان فاری ڈاٹنو کی شخصیت ہر لحاظ سے حفرت ابراہیم مَالِیْلا کی ایک شبیهہ (Replica) ہے۔حضرت سلمان فاری ڈائٹۂ فارس میں پیدا ہوئے' باپ آتش کدے کا پجاری یا ذمہ دارتھا۔ان کے دل میں بیہ بات آئی کہ بیر کیا تماشا ہے کہ آگ ہم خود جلائیں' ایندھن ہم ڈالیں تو آگ جلے' پھرای آگ کے سامنے ہاتھ جوڑ کر کھڑے ہو جائیں! آپ نے بغاوت کی کہ میں ایک اللہ کو مانوں گا۔ جیسے حضرت ابراہیم مَالِیَّا اِللَّهِ کو اُن ك باب نے گرے نكال ديا تھا اور كها تھا: ﴿ لَئِنْ لَّمْ تَنْتُهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَاهْجُرُنِيْ مَلِيًّا ﴾ ﴿ (مريم)''اگرتم بازنه آئے تو میں تمہیں سنگسار کردوں گااور مجھ سے ایک مدت کے لیے دُور ہو جاوُ''۔ایسے ہی حضرت سلمان فارس ڈاٹیز کو بھی ان کے باپ نے گھر سے نکال دیا۔حضرت ابراہیم الیا عراق کے شہر'' اُر'' میں پیدا ہوئے۔ جیسے انہوں نے عراق سے شام کی طرف ہجرت کی ایسے ہی حضرت سلمان فاریؓ نے ایران سے عراق کی طرف ہجرت کی ۔عراق سے متصل شام ہےاورایران سے متصل عراق ہے۔ وہاں جا کر انہوں نے عیسائیت اختیار کرلی۔اس لیے کہ اُس وقت تک عیسائیت ہی''اسلام'' تھا' كيونكه آنجنا بِمَنْ الْفِيْزَمْ كِي الجهي تك بعثة نهيس مو أي تقي \_ جب تك رسول اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللّ نہیں ہوئی حضرت مسحمالیّا ہی کا دَورِنبوت ورسالت جاری رہا۔لہٰذا وہ عیسائی ہو گئے ۔ اب وہ تعلیم وتربیت حاصل کرنے کے لیے عیسائی راہمین کے پاس گئے۔ پہلے ایک کے پاس آئے اور تعلیم وٹربیت حاصل کرتے رہے۔اس کے انتقال کا وقت آیا تو فر مایا کہ میری تو ابھی تبلی اور اطمینان نہیں ہوا' میری طلب علم کی سیری ابھی نہیں ہوئی۔اس نے مثورہ دیا کہ اچھا اب فلال راہب کے پاس چلے جاؤ۔ وہاں پہنچ گئے' وہاں زرتعلیم و تربیت رہے۔اس کی بھی رحلت کا وقت آگیا تو آپؓ نے اس سے بھی یہی کہا کہ میر ہے علم کی تشکّی ابھی باقی ہے۔ تب اس نے کہا کہ میراعلم مجھے بتار ہاہے کہ جنوب کی طرف تھجوروں کی سرز مین میں نبی آخرالز مان ( مَثَاثِیْنِم) کاظہور ہونے والا ہے۔ عیسائیوں میں رسول اللّٰدُ مُنْ اللّٰهُ عُلِيُّا اللّٰمُ كَاللّٰهُ اللّٰهِ عَلَيْهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِن مِن اللّ والے لوگ موجود تھے۔وہ سائمن (شمعون) کے پیروکار تھے اورموجّدین تھے' جبکہ آج

ا الأنفران

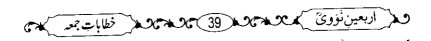
کی عیسائیت گراہ ہو پکی ہے۔ آج کی عیسائیت پال ازم ہے۔ بیسب بینٹ پال کے پیروکار ہیں' جس نے تثلیث ایجاد کی اورشریعت موسوی علیٰ صاحبہا الصلوٰ ۃ والسلام کوسا قط کر دیا۔ رسول اللّٰمُ اللّٰهُ عَلَیْمُ کے عہد میں حضرت عیسلی عَلَیْمَا کے پیروکار موجود تھے۔ آپ <u> جانتے میں کہ بحیرہ را مب نے آنحضور مُلَاثِیَّا کو بحیین میں پیچان لیا تھا جب آپ مُلَاثِیَّا کی ج</u> چا ابوطالب کے ساتھ ایک قافلے کے ساتھ گئے۔اس راہب نے آپ کو پہچان کر ابوطالب ہے کہاتھا کہ اس کی حفاظت کرنا' کہیں یہودی ان کو پہچان کرفتل نہ کر دیں۔ ا یہے ہی ایک عیسائی راہب نے حضرت سلمان فارس والنو سے کہا تھا کہ جاؤ! میراعلم بتار ہا ہے کہ نبی آخر الزماں (مَثَاثِیَمًا) کا ظہور اب قریب ہے اور وہ ہوگا جنوب کی طرف تھجوروں کی سرز مین میں ۔حضرت سلمان ڈاٹٹؤ نے رخت سفر با ندھااورا یک قافلے میں شریک ہو گئے جومدینہ منورہ کی طرف جار ہاتھا۔ راستے میں ڈاکوؤں نے قافلے کولوٹ لیا اوران کو گرفتار کر کے غلام بنا کر چے دیا۔ مدینہ منورہ کے ایک یہودی نے انہیں خریدا۔ چنانچہ یوں آ پے مدینہ منورہ پہنچ گئے۔ بیطلبِ صادق کا نتیجہ ہے۔اب آ کے مکہ مکر منہیں جا کیے 'لیکن آ ہے من رہے ہیں کہ مکہ میں ایک شخص نے نبوت کا دعویٰ کیا ہے کیکن جا ئى<u>ں كىسے!</u> ياؤں میں غلامی كی بیڑياں پڑی ہوئی ہیں۔ يہاں تک كەرسول اللَّه ﷺ ہجرت فرما کرخودتشریف لے آئے۔ گویا یہاں کنواں چل کرپیاسے کے پاس آگیا۔ اب آیا اینے مالک ہے کچھ تھجوریں حاصل کر کے رسول اللّٰمَثَافِیْمُ کے پاس پہنچ گئے۔ آ بِمَالَةً عِلَى بِهِ حِها: "بيركيا ہے؟" حضرت سلمان فاری ڈاٹنؤ نے عرض كيا كه بيآ پ کے لیےصدقہ لایا ہوں۔آپ نے فر مایا:''میں صدقہ نہیں لیتا' بیغریبوں کاحق ہے''۔ بیہ بات اس راہب نے آ ہے کو بتائی تھی کہ بیان کی نشانی ہوگی کہ صدقہ قبول نہیں کریں گے ہر بیقبول کرلیں گے۔ کچھ دنوں کے بعد حضرت سلمانؓ دوبارہ تھجوریں لے کر آ ہے گی خدمت میں حاضر ہو گئے۔آپ مُن اللَّيْزَان يو چھا يد كيا ہے؟ فرمايا يد ہديہ ہے۔آپ نے مدميقبول كرليا ـ اب آ بايمان كي آ ئــ

غور فرماً ئیں کہ ایک انسان میں اگر طلب حق ہے تو وہ اس کے لیے کیا کیامشقتیں

البعين نؤوئ كم عدم معرب الأما الأيما الأيما الأيما المربيني حكون كالم من المالية المربيني حكون كالم من المالية المربيني حكون كالم من المالية ما المربيني حكون كالم من المالية المربيني المربيني حكون كالمربيني المربيني المربي المربي المربي المربي المربي المربي المربي المربي المربيني المربي ال

جھیلتا ہے! لہذا اگر کسی شخص تک محمد رسول اللہ منافیقی کا پیغام پہنچ بھے اور پھروہ ایمان نہ لائے تو یا تو وہ عصبیت جا بلی کے اندر اور اپنے زعم میں مبتلا ہے یا اس کے اندر طلبِ صادق اور طلبِ حق موجود نہیں ہے۔ اللہ تعالی ہمارے تمام اعمال میں خلوص اور اخلاص کی روح بھو تکے اور ہر عمل میں اپنی رضا اور آخرت کی فلاح پیش نظر رکھنے کی تو فیق بخشے۔

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00



## اسلام ایمان اوراحسان <sup>(۱)</sup> حدیث جبرائیل کی رشنی میں

۸ جون ۷۰۰۷ء کا خطاب ِ جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ --- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمْنِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحَمْنِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحَمْنِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحِيْمِ عَلَيْمَ مِنْ الرَّحِيْمِ عَلَيْمَ مِنْ الرَّحِيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ مِنْ الرَّحِيْمِ عَلَيْمَ مِنْ الرَّحِيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلِيمُ عِلْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْم

يَّاتُهُمَّا الَّذِيْنَ امَنُوَّا الْمِنُوَّا بِاللهِ وَرَسُوْلِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُوْلِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِيِّ الْذِي الْمُرْلِ مِنْ قَبْلُ ﴿ (النساء:٣٦)

لَيْسُ عَلَى الَّذِيْنَ أَمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِخْتِ جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوَّا إِذَا مَا اتَّقَوَّا وَامْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِخْتِ ثُمَّ التَّقَوْا وَامْنُوْا ثُمَّ التَّقَوْا وَآحُسَنُوا ۖ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿ (المائدة)

قَالَتِ الْاَعْرَابُ أَمَنَا ۗ قُلُ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِنْ قُوْلُوٓا اَسْلَمْنَا وَلَهَا يَدُخُلِ الْاِيْمَانُ فِي قُلُواً السَّلَمْنَا وَلَهَا يَدُخُلِ الْاِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ (الحُحُرَت: ١٤)

عَنُ عُمَرَ بُنِ الْحَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنُهُ قَالَ:

بَيْنُمَا نَحْنُ جُلُوْسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْتُ ذَاتَ يَوْمِ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيْدُ بَيَاضِ النِّيَابِ شَدِيْدُ سَوَادِ الشَّغْرِ لَا يُرْى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ وَلَا يَغْرِفُهُ مِنَّا اَحَدُ حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِي عَلَيْهُ فَاسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَيْهِ وَوَصَعَ مِنَّا اَحَدُ حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِي عَلَيْتُ فَاسْنَدَ رُكْبَيْهِ إلى رُكْبَيْهِ وَوَصَعَ كَقَيْهُ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ اَخْبِرُنِى عَنِ الْإِسْلَامِ افْقَالَ رَسُولُ اللهِ كَافِيهُ عَنِ الْإِسْلَامِ افْقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ : ((أَلْإِسُلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ اللهُ اللهُ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَتَصُومَ رَمَضَانَ وَتَحُمَّدًا اللهِ السَّعَلَمُتَ إِنِ السَتَطَعْتَ

آج جوحدیث جارے زیرمطالعہ ہے اور جس کامتن میں نے آپ کو پڑھ کر سایا ہے'اس کو'' حدیثِ جبرائیل'' کہا جاتا ہے اوراسے''اُمّ النّنة'' قرار دیا گیاہے' یعنی سُنّت کی جڑاور بنیاد۔ جیسے سورۃ الفاتحہ کو'' اُمِّ القرآن'' قرار دیا گیا ہے' یعنی قرآن مجید کے فلسفہ وحکمت کی جڑ اور بنیا د ۔اس حدیث کی عظمت کوعہدِ حاضر میں دواشخاص نے پورے طور پر پہچانا ہے ان میں سے ایک سفید فام امریکی William C.Chittick اور دوسری اس کی جایانی بیوی Sachiko Murata ہے۔ان کے بارے میں ابھی تک کوئی اطلاع نہیں ہے کہ انہوں نے اسلام قبول کر لیا ہے یانہیں' لیکن میں سمجھتا ہوں کہ وہ ذہنا اور قلباً مسلمان ہیں اگر چہانہوں نے اعلان نہ کیا ہو۔اور بیجھی ہوسکتا ہے کہ انہوں نے اسلام قبول کرلیا ہو' کیونکہ ہماری معلومات کا دائر ہ اتنا وسیعے نہیں ہے۔ واللہ اعلم!ان دونوں نے انتہائی گہرےمطالعے کے بعد اِس حدیث کی روشنی میں ایک کتاب شائع کی ہے جس کاعنوان ہے: "Vision of Islam" یہ کتاب تقریباً ڈھائی تین سو صفحات پرمشممل ہے۔ ہمارے ہاں بھی بیہ کتاب سہیل اکیڈمی لا ہورنے شائع کی ہے جو بازار میں دستیاب ہے۔جولوگ علمی ذوق رکھتے ہوں وہ اسے حاصل کر کے پڑھیں۔ بیرحدیث احادیث کی پانچ کتابوں میں ہے اور پانچ ہی صحابہؓ ہے منقول ہے کیعنی

حضراتِ عمر بن خطاب ابو ہر برہ عبداللہ بن عباس عبداللہ بن عمراور ابوعا مرضی اللہ عنہ المجمعین ۔ بیحدیث حضرت عبداللہ بن عمر وہ ہے۔ ان میں سے جومنفق علیہ روایت ہے وہ حضرت ابو ہر برہ وہا ہی ہے مروی روایت ہے کیکن جومقبول ترین روایت ہے جس کامتن او پر پیش کیا گیا ہے 'یہ حضرت عمر وہا ہی ہے مروی ہے اور سیح مسلم (کتاب الایمان باب بیان الایمان والاسلام والاحسان ) میں ہے۔

مراتب میں تمام صحابہ کرام ہوگئی برابرنہیں تھے سب کے اپنے اپنے مراتب تھے۔
کچھ صحابی کو فقہائے صحابہ کہا جاتا تھا' اس لیے کہ وہ فہم دین میں دوسروں سے زیادہ مرتبہ
رکھتے تھے۔ان میں حضرت عمر دلی نے چوٹی کے مقام پر ہیں۔اس طرح حضرت عبداللہ بن
عباس بھی چوٹی کے فقہاءِ صحابہ میں شار ہوتے ہیں۔ان صحابہ سے مروی احادیث کو
زیادہ اہمیت دی گئی ہے۔

اس پر اتفاق ہے کہ یہ واقعہ جو اِس حدیث مبارک میں بیان ہو رہا ہے 'یہ رسول الندگا اُلیّن کُلُوری کے آخری ایام میں پیش آیا ہے۔ فتح الباری اورعدة القاری وونوں میں ہے کہ یہ آپ کی زندگی کے آخری دنوں کا واقعہ ہے۔ مولا نابدیا لم میر شی مہاجر مدنی نے 'جن کا انتقال مدینہ منورہ میں ہوا' اس حدیث کے تمام طرق اپنی کتاب ''ترجمان النیّنہ' 'میں تفصیلا بیان کیے ہیں۔ اس حدیث میں جو واقعہ بیان ہوا ہے وہ اصل میں تو حضرت عمر ڈائیو کی روایت میں ہے' لیکن واقعہ کی تفصیلات کے شمن میں کچھ مزید میں ہوا وصری روایات میں آئے ہیں اور وہ بھی یہاں بیان کے جا کیں گے۔ ان میں یقینا متن کے الفاظ میں بھی کچھ فرق ہے' لیکن واقعاتی تفصیل میں کچھ زیادہ فرق ہے۔ متن کے الفاظ میں بھی ہی افراق میں بار ہا بیان کر چکا ہوں کہ قرآن وہ کی جلی پر مشتل میں الفظ ہے' لیکن الفاظ اللہ تعالی کے ہیں جبحد میثِ نبوی بھی اگر چہ وہی پر من ہی ہے اور وہ کی بالفظ ہے' لیکن الفاظ اللہ تعالی کے ہیں جبحد میثِ نبوی بھی اگر چہ وہ کی پر من ہی ہے اور وہ کی بان میں لفظی طور پر فرق واقع ہو جاتا ہے۔ اس کی سادہ می مثال ہے کہ راویوں کے بیان میں لفظی طور پر فرق واقع ہو جاتا ہے۔ اس کی سادہ می مثال ہے کہ آپ کی معلل میں چند جملے ہو لیے اور پھر تھوڑی و ریا بعد حاضر بنِ محفل میں چنو چھے کہ میں نے کیا

و اربعین نؤوی کرده کلا (42 کارده کلا خطابات جمعہ کما کہا تھا' تو ہرا یک کے بیان میں پچھ نہ پچھ فرق واقع ہو جائے گا۔البتہ حدیث اپنی روح' اینے ہدف اور مضمون کے اعتبار ہے شفق علیہ ہے'اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اب ہم حضرت عمر دلائیؤ سے مروی اس روایت کا سلسلہ وارمطالعہ کرتے ہیں۔اسے پڑھتے ہوئے اگر ہم اپنے آپ کو اُس ماحول کا حصّہ مجھیں تو اس واقعے کوچٹم تصور ہے و مَكِم سَكَتَ بِين - حضرت عمر وللنَّيْ فرمات بِين بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُونُسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُ ذَاتَ يَوْمِ "اس اتنامين كرايك دن بم رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ كَ ياس بين عَن - إذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيْدُ بَيَاضِ التِّيَابِ' شَدِيْدُ سَوَادِ الشَّعْرِ '' كه اچا تك ايك شخص نمودار ہوا۔اس کے کپڑےانتہائی سفیداوراس کے بال انتہائی سیاہ تھے ( میل اور گردو غبار کے کوئی آ ثار نہیں تھے)"۔ایک روایت میں حکسن الْوَجْهِ "نہایت خوبصورت انسان'' کے الفاظ بھی ہیں ۔لوگوں نے اُس وقت سوچا ہوگا کہ بیکون ہیں؟ لَا یُمْرِی عَلَیْہِ آثُرُ السَّفَرِ ''الشَّخْص پرسفر کے کوئی آ ٹارنہیں تھے''۔اگروہ باہرے آیا ہوتا تو اُس کے کیڑے گرد آلود ہوتے' بالوں میں کچھ غبار ہوتا۔ تو معلوم ہوا کہ بیہ باہر سے نہیں آیا ہے۔ وَ لَا يَغْرِ فُهُ مِنَّا أَحَدٌ " اور بم ميں سے كوئى اسے بہجانتا بھى نہيں تھا"۔ ايك روايت ميں اضافہ ہے: فَنَظَرَ الْقُوْمُ بَعْضُهُمْ إلى بَعْضٍ " تو لوگ ايك دوسرے كى طرف ديكھنے لگے''۔ گویااشاروں سے ہی ایک دوسرے سے پوچھنے لگے کہ بیکون ہیں؟ تو معلوم ہوا کہ پوری مجلس میں ان کا کوئی شناسانہیں۔اگروہ شخص کسی کے ہاں مہمان آیا ہوتا تو وہ میزبان اشارہ کر کے کہہ دیتے کہ بیر میرے مہمان ہیں اوراگر براہِ راست آئے ہوتے تو ان کے بالوں اور کپڑوں پرسفر کے پچھآ ٹار ہوتے۔ایک روایت میں ہے کہ''ان کی داڑھی کے بال نہایت سیاہ تھے' ۔ عام بالوں کی بجائے داڑھی کے بالوں کے تذکرے سے یہ بات

شخصیت کے داڑھی کے بالوں کا تذکرہ ہے کہ وہ انتہائی سیاہ تھے۔ حَتّٰی جَلَسَ إِلَی النّبِی عَلَیْ اللّٰہِ ''یہاں تک کہ وہ نبی اکرم مَا اللّٰہِ آکے پاس آبیھا''۔ایک روایت میں ہے: قال: یکر سُوْل اللّٰہِ آتینك؟''اُس فے پوچھا: اے اللّٰہ

سمجھ میں آتی ہے کہ عام طور پرعرب اپنے سرکو ڈھانیے ہوئے رکھتے تھے۔اس لیے اس

سے رسول! کیا میں حاضر ہو جاؤں؟''فَالَ: ((نَعَمْ)) ''آپ نے فر مایا:''ہاں آؤ''۔ بلكهاس روايت ميس ہے كه آب نے لوگوں سے كہا: ((اَدِّنُونُهُ)) "اسے قريب آنے دؤ'۔ تو معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے حکم ہے مجمع حصیت گیا ہوگا اور راستہ بن گیا ہوگا'لہذا وہ تیری طرح سیدھا آیا اور آپ کے سامنے آکر بیٹھ گیا۔ فَانْسَنَدَ زُكْبَتَیْهِ اِلٰی زُكْبَتَیْهِ م نجناب مَنْ اللَّهُ اللَّهِ الله اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الل گھٹے ایک دوسرے کوچھونے گے۔ ووضع کھینے علی فیجذیبہ اس جزو کے دو ترجے ہو سکتے ہیں' یعن''اُس نے اپنی دونوں ہتھیلیاں اپنے زانوؤں پررکھ دیں''یا '' اُس نے اپنی دونوں ہتھیلیاں آنحضور مَلَاثَیْزُ کے دونوں زانو وَں پر رکھ دیں''۔ اس لیے کہ فیخِذَیْہِ میں ضمیر' 'ہُ'' دونوں طرف ہوسکتی ہے۔لیکن ایک دوسری روایت میں وضاحت ہے: عَلَى رُكْبَتَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْمُ الللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمِ الللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ الللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الللهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللللّهِ عَلَيْ الللّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ كَ كُمُّنُول ير ركه دين '\_ وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ ''اور اس نے كہا: اے محر (مَالِيَّا مِنْ) ' ـ ايك روايت مين ' يَارَسُولَ الله ' كالفاظ مِين كه أس ني كها: ' اك الله كرسول!" أنحبرنني عن الإسكام "جمهاسلام ك بارك مين بتائي!"ايك روایت میں ہے: حَدِّثْنِیْ عَنِ الْاِسْلَامِ یا حَدِّثْنِیْ بِالْاِسْلَامِ''میرے لیے بیان فرمائيے كەاسلام كياہے!''

قَالَ: فَانْحِبِرْنِيْ عَنِ الْإِيْمَانِ " كَيْراُس نَ كَها كهاب جُصِ بَائِ كهائن كيا بِاللَّهِ وَمُلْائِكِمَانِ " كَيْرِه وَكُثْمِه وَرُسُلِه وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمُوْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِه وَكُثْمِه وَرُسُلِه وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمُوْمِنَ بِاللَّه وَمَلَائِكَتِه وَكُثْمِه وَرُسُلِه وَالْيَوْمِ الْآخِر وَمُوْمِنَ بِاللَّه وَمَلَائِكَ فَيَ مَا الله بَاللَّه بَالله بِ الله بِهُ وَشَوْل بِ أَس كَ رسولوں بِ قيامت كه دن براوراجيمى أس كے رسولوں بر قيامت كه دن براوراجيمى أس كة فران برك تقدير بر (كه جو خيريا شركى بروارد موتا ہے وہ الله كى طرف سے ہے)" فال: مَلَا فَيْكِ فَر مايا ـ"

قَالَ: فَاَخْبِرْ نِنِي عَنِ الْإِحْسَانِ " پھراس نے کہا کہ مجھے احسان کے بارے میں بتائے"۔ قَالَ: ((اَنْ تَعْبُدُ اللّٰهُ كَانَّكَ تَرَاهُ \* فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ))" آپ بتائے " فَالَ: ((اَنْ تَعْبُدُ اللّٰهُ كَانَّكَ تَرَاهُ \* فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ))" آپ بندگی بندگی کروگویاتم اسے دیکھر ہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں دیکھر ہے (یہ کیفیت پیدانہیں ہور بی ) تو (یہ کیفیت تو پیدا ہو کہ وہ تمہیں دیکھر ہاہے " ۔ ایک روایت میں ((اَنْ تَخْشَی اللّٰهُ تَعَالٰی ))" کہ تُواللہ تعالٰی سے ڈرے " اورایک روایت میں ((اَنْ تَعْمَلَ لِلّٰهِ))" کہ تُومل کرے اللہ کے لیے لیا منت کرے اللہ کے لیے ) کے الفاظ آئے ہیں۔ "

قَالَ: فَانْحِبِرُنِیْ عَنِ السَّاعَةِ ''(پھر)اس نے کہا: مجھے قیامت کے بارے میں بتائیے'۔ قَالَ: ((مَا الْمَسْنُولُ عَنْهَا بِاعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ!) ''رسول اللَّمُ اللَّيْمُ نَے فرمایا: جس سے (قیامت کے بارے میں) پوچھا جارہا ہے وہ پوچھنے والے سے زیادہ نہیں جانتا''۔ ایک روایت میں آتا ہے کہ آپ گُلِیُّمْ نے فرمایا: ((فِیْ مَحْمُسِ مِنَ الْعَیْنِ لَا یَعْلَمُهُنَّ اِلَّا هُوَ)) '' یوغیب کی ان پائچ چیزوں میں سے ہے جن کاعلم اللَّد کے سواکسی کوئیس' اور پھررسول اللَّهُ اللَّهُ نَصُور وَ لقمان کی آخری آیت تلاوت کی:

﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ۚ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثُ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ ۗ وَمَا تَدُرِى نَفْسٌ ۚ بِاَيِّ اَرُضٍ تَمُوْتُ ۗ إِنَّ لَلْهِ عَلِيْهٌ خَبِيْرٌ ﴾ الله عَلِيْهٌ خَبِيْرٌ ﴾ الله عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ﴾

" بے شک اللہ تعالیٰ ہی ہے جس کے پاس قیامت کاعلم ہے (کہوہ کب آئے گی)۔ اور وہی بارش برساتا ہے اور وہی جانتا ہے کہ ماؤں کے پیٹوں میں کیا ہے۔ اور کسی انسان کو بیمعلوم نہیں کہ وہ کل کیا کمائی کرے گا۔ اور (اس طرح) کسی کو بیمعلوم نہیں ہے کہ اس کی موت کس جگہ واقع ہوگی۔ بے شک اللہ ہی ہر چیز کاعلم رکھنے والا (اور) ہرشے سے باخبر ہے۔"

قَالَ : فَأَخْبِرُنِي عَنْ اَمَارَاتِهَا؟ " أُسْخَصْ نِي جِها: تُو مِحِها س كَي نشانيال بتا ويجيے!''قَالَ : ((أَنْ تَلِدَ الْآمَةُ رَبَّتَهَا)) '' آ ڀَئَالُيُّكُمْ نِے فرمایا: (جبتم ویکھو) کہ لونڈی اپنی مالکہ کو جے''۔ اکثر کے نزدیک اس کامفہوم سے ہے کہ اولا دسرکش ہو جائے گی۔ بیٹیاں جوعام طور پراینے والدین کا زیادہ ادب کرنے والی ہوتی ہیں' والدین کے ساہنے اپنی آ واز وں کو پست رکھتی ہیں' ان کا حال بیہ ہوجائے گا گویا اپنی ماؤں کی مالکہ ہیں' ما ئیں ان سے ڈریں گی کہان کی کسی غلط بات پر انہیں ٹوک دیا تو معلوم نہیں وہ کیا رَوْمُلُ ظَا مِرَكِ مِن كَى ـ ((وَأَنْ تَوَى الْحُفَاةَ الْعُوَّاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْجُنْيَانِ)) ''اوريه كه تم ديكهو كه نظه ياؤل نظه بدن محتاج ' بكرياں چرانے والے او کچی او نچی عمارتیں بنانے میں ایک دوسرے کا مقابلہ کریں گے''۔ بیصورت حال آج عالم عرب میں صد فیصدموجود ہے۔ چنانچ حضرت ابن عباس بڑھنا کی روایت میں حضرت جرائيلٌ كے يانچويں سوال كا بھى ذكر ہے: يارَسُوْلَ اللهِ وَمَنْ أَصْحَابُ الشَّاءِ الْحُفَاةُ الْجِيَاعُ الْعَالَةُ'' يارسول الله! بكرياں چرانے والے برہنہ یا' بھو کے "تنگدست كون لوگ ہيں؟''قَالَ: ((الْعَرَبُ))''آ پِمَالْيَنْا نِے فرمایا: وہ عرب ہوں گے''۔ یہ صورت حال آج ہارے سامنے ہے۔ دبئ کہاں سے کہاں پہنچا ہوا ہے! سوسال پہلے يهال كھانے كے ليے كچھنبيں تھا، يہنے كے ليے كپڑے نبيس تھ، پاؤں ميں جوتے نبيس ہوتے تھے۔ پورے عرب کا یہی معاملہ تھا۔ تقریباسترائتی برس سے بیصورت حال مکمل

طور پرتبدیل ہوگئ ہے جب سے تیل دریافت ہوا ہے۔اب بیخوشحالی کہاں تک پہنچ گئ ہے اس کا ندازہ اس بات سے سیجیے کہ عرب کے صحراگل وگلزار کا نقشہ پیش کرر ہے ہیں۔ آ پ اگر ابوظمی کے ایئر پورٹ سے ابوظمی شہر جا ئیں تو درمیان میں آ پ کو ایسا نقشہ نظر آ کے گاگویا یہ چمن زار ہے۔ سرک کے دونوں طرف ہری مجری گھاس اور پھول ہیں اور سرک کے دونوں طرف او نچے او نچے پشتے بنا دیے گئے ہیں تا کہ اس سے آ گے صحراکی طرف نگاہ نہ پہنچے۔اس طرح بہت خوبصورت منظر دکھائی دیتا ہے۔ پھر یہ کہ دبئی میں سیون شار ہوٹل ہے۔ دبئ جدہ ریاض وغیرہ کی ساحلی سرکیس آئی عالی شان آ راستہ و پیراستہ اور خوبصورت ہیں کہ اس قدر حسین مناظر میں نے امریکہ میں بھی نہیں دیکھے۔ میرے خیال میں دبئ باتی عرب کے بعد اُ بھرنا شروع ہوالیکن اب سب سے آ گے ہے۔

متحدہ عرب امارات (UAE) میں مجھے گئے ہوئے اب توایک طویل عرصہ ہوگیا ہے کونکہ تیرہ چودہ سال سے میرے وہاں داخلے پر پابندی ہے۔ اس پابندی سے پہلے ایک مرتبہ میں وہاں گیا ہوا تھا اور ایک بلڈنگ میں تھہرا ہوا تھا۔ اس کے ساتھ ایک بلند وبالا عالی شان بلڈنگ تھی جے گرایا جار ہاتھا۔ میں نے پوچھا یہ کیاا فقاد ہے کہ اسے گرا رہے ہیں؟ ابھی تو یہ شہر آ باد ہوا ہے کوئی پرانی عمارت تو ہے نہیں! کہنے گئے کہ اس کے قریب ایک اس سے اونچی عمارت بن گئی ہے لہذا اب اس عمارت کو گرا کر از سرنو مزید ایک اس مے مزیداونچی عمارت بنائی ہے۔ گویا عمارتوں کواونچا کرنے میں وہ ایک دوسرے کا مقابلہ کررہے ہیں۔

حضرت عمر و الني آئے فرماتے ہیں: ثُمَّ انْطَلَقَ '' پھر وہ خض چلا گیا''۔ فَلَیِشْتُ مَلِیًا '' تو مَیں پھر دیرمتر قد سار ہا''۔میرے قبن میں یہ المجصن رہی کہ یہ سائل کون تھا۔ ثُمَّ قَالَ لِیْ: ((یَا عُمَرُ اَتَدُدِیْ مَنِ السَّائِلُ؟)) '' پھر رسول اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَرَسُولُهُ دَرِیافت فرمایا: اے عمر! تمہیں معلوم ہوا یہ سائل کون تھا؟'' قُلْتُ : اللّٰهُ وَرَسُولُهُ اَعْلَمُ ''میں نے کہا: اللّٰه اور اُس کا رسول (مَالَیٰتُیْمُ) بہتر جانے ہیں'۔صحابہ کرام رُولُمُ کا عام معمول یہی تھا کہ آپ کے سوال دریافت فرمانے پروہ کہتے تھے:''اللّٰه اور اُس کا مام عمول یہی تھا کہ آپ کے سوال دریافت فرمانے پروہ کہتے تھے:''اللّٰه اور اُس کا

رسول بہتر جانتے ہیں'۔ قال :((فَانَهٔ جِبُوِیْلُ' اَتَاکُمْ یُعَلِّمُکُمْ دِیْنَکُمْ)'' یہ جمرا تیل تھے جو تہمیں تہارادین سکھانے کے لیے آئے تھے۔''

یداختنا می حقبہ حضرت عمر ملاتیکا کی روایت میں بہت ہی مخضراور نامکمل ہے۔ایسے محسوس ہوتا ہے کہ جیسے ہی وہ مخفص واپس گیا حضرت عمر طالین بھی وہاں ہے کسی ضرورت کے تحت روانہ ہو گئے ۔ چنانچہ بعد میں جو واقعہ پیش آیا وہ انہیں معلوم نہیں تھا۔ دوسری روایت کے مطابق ذراسا توقف کے بعدوہ مخض چلا گیا تو آنخضرت مَالَیْمُ نے فرمایا: ((رُدُوهُ)) "اے واپس میرے یاس لاؤ" ۔ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا: ((الْتَمِسُوهُ)) ' اے تلاش كرو ـ ' فَلَمْ يَرَوا شَيْنًا ' توانيس كوكى شے نييس ملى ' ـ أس آ دمی کاکہیں سراغ نہ ملا۔اس کے بارے میں پچھ معلومات نہیں ملیں۔اس پررسول اللّٰهُ طَالِّيْظُمْ نے فرمایا: 'نیہ جرائیل تھے جو تمہیں تمہارا دین سکھانے کے لیے آئے تھے'۔اس کے بعد اور الفاظ بھی ہیں جومند احمد میں ابومویٰ اشعری ڈاٹٹؤ سے مروی ہیں کہ آ پ نے فرمايا: ((وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ جَاءَ نِيْ قَطُّ اِلَّا وَآنَا اَعُرِفُهُ اِلَّا تَكُوْنُ لَهٰذِهِ الْمَوَّةُ) ''أس استى كى تىم جس كے ہاتھ ميں ميرى جان ہے جب بھى بھى جرائيل ميرے یاس آئے میں اُن کو پہچان لیتا تھا'سوائے اِس مرتبہ کے'۔ حضرت جبرائیلٌ ایک تو فرشتے کی شکل میں تشریف لاتے' اُس وقت غیر مر کی ہوتے' صرف آ واز سنا کی دیتی تھی۔ ان کی آ واز بھی لفظی نہیں تھی' بلکہ گھنٹیوں کی آ واز کی طرح ہوتی تھی۔ ( جیسے تار گھر میں غرغر ہوتا تھااوراس سے پھر پیغام بنالیاجاتا تھا۔) جبرائیل جو پیغام لے کرآتے تھےوہ الفاظ کے ساتھ رسول اللَّهُ مُنَالِّيْنَا کے قلبِ مبارک پر اُتر جا تا تھا۔لیکن متعدّد مواقع پر حضرت جرائیل علینا آیٹ کا فیٹا کے پاس انسانی شکل میں آتے تھے جس کا ایک واقعہ يهال آپ كے سامنے آيا۔ حضرت جرائيل عام طور پر ايك خوبصورت صحابي حضرت وحیہ کلبی والینیا کی شکل میں آتے تھے کیکن رسول اللّٰه مَا لَیْنِیَمْ بیجیان جاتے تھے کہ بید دسیہ ہیں ہیں' بلکہ دحیہ کی شکل میں حضرت جبرائیل ہیں ۔حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ کی روایت میں بيالفاظ بين:((مَا جَاءَ نِنَى فِنَى صُوْرَةِ إِلَّا عَرَفْتُهُ غَيْرَ لهٰذِهِ الصُّوْرَةِ)) '' حضرت

و اربعین نووی کم محد ۱۸۵۸ کا محد محد خطابات جمع کمی

جبرائیل جس شکل وصورت میں بھی میرے پاس تشریف لاتے تھے میں انہیں پہچان لیتا تھاسوائے اس مرتبہ کے۔''

اس حدیث میں جو چارسوال آئے ہیں جن کے رسول اللہ گانے آئے جوابات دیے ہیں ان میں اہم ترین پہلے دوسوال ہیں 'یعنی اسلام کیا ہے اور ایمان کیا ہے۔ روایات میں سرالات کی ترتیب میں بھی فرق ہے۔ ابن عمر راٹی ہیں کی روایت میں پہلاسوال ایمان کے بارے میں ہے 'جبکہ اس روایت اور دوسری کے بارے میں ہے 'جبکہ اس روایت اور دوسری اکثر روایات میں پہلاسوال اسلام کے بارے میں ہے اور دوسرا سوال ایمان کے بارے میں ہے اور دوسرا سوال ایمان کے بارے میں بہر طال ایمان کے بارے میں ہے سوالات بہت اہم ہیں'جن کی بارے میں بہر طال اسلام اور ایمان کے بارے میں بیسوالات بہت اہم ہیں'جن کی وضاحت بعد میں ہوگی۔ تیسرا سوال جو''احسان' کے بارے میں ہوا' وہ بھی بہت اہم ہے۔ بیر وجانیت کے بارے میں ہوا' وہ بھی بہت اہم ہیں گیا ہے۔ بیر وجانیت کے ہارے میں دوجانیت کے ہمن ہوں ہوئی جا ہے۔ اس بارے میں دوبانیت کے ہمن ہوں ہوئی ہیں وہ میں ہوئی جا ہے۔ اس لیے کہ بعد میں دین میں جوخرابیاں پیدا ہوئی ہیں وہ میں گھن گوشوں سے ہوئی ہیں۔ حضرت عبداللہ بن مبارک جو تیج تابعی شخ بہت نیک اور جا ہد تین گن گوشوں سے ہوئی ہیں۔ حضرت عبداللہ بن مبارک جو تیج تابعی شخ بہت نیک اور جا ہد انسان شخ ان کا ایک شعر ہے:

وهل افسد الدِّين الا الملوك
واحبار سوء ورهبانها
درين مِين فين فين طرح سه آتا ہے (يا آيا ہے): ايك بادشا ہوں اور سلاطين
كے ذريع سے دوسرے علماء سوء كے ذريع سے اور تيسرے راہوں كے
ذريع ہے۔''

معلوم ہوتا ہے کہاُ س دَور میں بھی فسادآ چکا تھا۔اورآ ج کے دَور میں تو یہ فسادا پی انتہا کو پہنچا ہوا ہے۔ ازروئے الفاظِ قرآنی :﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِی الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا کَسَبَتُ ایندی النّاسِ ﴿ (الروم: ٤١) ' ' خشکی اور تری میں فساد ہر پا ہو گیا ہے لوگوں کے اپنے ہاتھوں کی کمائی ہے' ۔ اُس دَور کے لوگوں نے محسوس کرلیا کہ اِس فتنہ وفساد کا ذریعہ یہ تین گروہ ہیں۔ ایک تو وہ بادشاہ وسلاطین جو اپنے مفادات کے لیے دین میں تحریف کرواتے ہیں۔ دوسرے دین فروش اور فتو کی فروش علماء 'جواپنے دین اور اپنے علم کو کمائی کا ذریعہ بناتے ہیں' اور تیسرے بیر راہب ۔ رہانیت جب آتی ہے تو دین کے اندر فتو راور فساد پھیلاتی ہے۔ انہی تین گروہوں کے بارے میں علامہ اقبال نے اپنے ایک شعر میں کہا ہے:۔

باتی نه ربی تیری وه آئینه ضمیری! اے کشتهٔ سلطانی و نلائی و پیری!

یعنی اے مسلمان! آج تیرا آئینہ قلب دھندلا گیا ہے تواس کی وجہوہ زخم ہیں جو تجھے تین اطراف سے گئے ہیں۔ ایک پیشہ ور مذہبی ملاً ' اطراف سے گئے ہیں۔ بیزخم لگانے والے تین قتم کے لوگ ہیں: ایک پیشہ ور مذہبی ملاً ' دوسرے بادشاہ' تیسرے پیری مریدی کرنے والے۔موجودہ حالات اس کی کمل عکاسی کررہے ہیں' إلّا ماشاءَ اللہ۔

چوتھاسوال نبی اکرم کالیے آیا مت اور علاماتِ قیامت کے بارے میں ہے۔
اس حدیث میں جو دو علاماتِ قیامت بیان ہوئی ہیں وہ آج روز روش کی طرح ہمارے سامنے آگی ہیں 'یعنی اولا دکی سرکشی اور نا دارلوگوں کا خوشحال ہوکرمحلّات کی بلندی میں ایک دوسرے پرسبقت لے جانے کی کوشش کرنا۔ایک اور حدیث میں رسول اللہ مَنَّ اللَّهِ الله عَلَیْ الله الله مَنْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله مَنْ الله عَلَیْ الله مَنْ الله عَلَیْ الله مَنْ الله مَنْ الله عَلَیْ الله مَنْ الله الله مِنْ الله مِنْ الله عَلَیْ الله مِنْ الله مِن

((بِعُفْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْنِ)) (١)

''میری بعثت میں اور قیامت ً میں اتنا قُرب ہے جتنا اِن دوانگلیوں (شہادت والی انگلی اور درمیانی انگلی ) کے مابین ہے۔''

لینی میرے بعداب نہ کوئی نبی ورسول آئے گا اور نہ کوئی اُمت آئے گئ بلکه اب قیامت (۱) صحیح البخاری کتاب الرقاق 'باب قول النبی ﷺ بعثت انا والساعة کھاتین۔ وصحیح مسلم 'کتاب الجمعة' باب تخفیف الصلاة و الخطبة۔ و (ربعین نؤوی کری میں میں 50 میں میں خطابات جمعہ کہ اس کے ہیں آئے گا۔ گویا آپ مُؤینُ کی بعث ہیں ہیں ہے۔ اس کے بعد پھر چھوٹی بودی علامتیں ہیں۔ کتبِ احادیث میں علاماتِ قیامت کی احادیث پر مشمل بورے بورے باب باندھے گئے ہیں۔ دلچین رکھنے والے حضرات ان کی طرف رجوع

کریکتے ہیں۔

يانچوال سوال جرائيل علينيان في رسول الله مَنْ اللهُ يَعْمُ عنه مِي كياكه بدين أَصْحَابُ الشَّاء الْحُفَاةُ الْبِحِيَاعُ الْعَالَةُ" كون لوگ مِين كه بكريان چرانے والے برہند يا ' بھوك اور تک دست ہونے کے باوجود قیامت کے قریب اتنے خوشحال ہوجا کیں گے کہ بڑی بڑی عمارات میں ایک دوسرے پرمسابقت کی کوشش کریں گے؟ اس سوال کے جواب میں آم نے فرمایا کہ بیعرب ہوں گے۔اب جزیرہ نمائے عرب کامشرتی ساحل اورمغربی ساحل بعینہ بینقشہ پیش کررہے ہیں۔البتہ جنوبی ساحل کے ساتھ صحراہے جہاں آبادی ہے ہی نہیں' اے''الربع الخالیٰ' کہتے ہیں۔ یہاں زندگی کاوجود نہیں ہے۔ یہال کی ریت بھی ایس ہے کہاس پر کوئی شے تھہر ہی نہیں سکتی 'بلکہ نیچے دھنستی چلی جاتی ہے' جیسے ولدل میں ہوتا ہے کہ آ دمی کا یا وُں پڑ جائے تو پھراس کا باہر نکلنا محال ہوتا ہے۔ایسے صحراؤں کو'Quick Sands'' کہا جاتا ہے۔ بیاصل میں قوم عاد کامسکن تھا۔ قوم عاد کی بڑی زبردست تہذیب تھی۔ای قوم میں شدّاد تھا جس نے اپنی جنت بنائی تھی۔ اب شدّاد کا وہ شہر بھی دریافت ہوگیا ہے جو اِسی ریت کے اندرد با ہواہے۔اس میں بڑی مضبوط فصیل کے اور پر بہت مضبوط ستون کھڑے نظر آ رہے ہیں۔ جیسے قرآن مجید میں فرمایا گیا ہے :﴿اَلَمْ تَوَ كَیْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِہِ اِرِّمَ ذَاتِ الْعِمَادِ﴿ الَّتِیْ لَمُ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَادِ۞ (الفجر)' كياتم ني (اب يغيرً!) ويكانبين كرتمهارب رب نے کیا برتاؤ کیا او نیج ستونوں والے عادِ ارم کے ساتھ 'جن کے مانند کوئی قوم دنیا کے ملکوں میں پیدانہیں کی گئتھی؟''

اب آیے اس طرف کہ زیر مطالعہ حدیث میں جودوا ہم سوال آئے ہیں'' اسلام'' اور''ایمان'' کے بارے میں' ان کی اہمیّت کا پس منظر کیا ہے۔ اکثر اوقات قر آن مجید و اربعین نَوَوی کم عدم کرد (52 کرد کرد خطابات جمع کمی

کے عام پڑھنے والوں کو''اسلام''اور''ایمان'' کے بارے میں اُلجھن ہو جاتی ہے۔اس لیے کہ ایمان اور اسلام زیادہ تر مترادف الفاظ کے طور پر آتے ہیں ۔مسلم کومؤمن کہہ

دیں'مؤمن کومسلم کہددیں کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔گلاب کوکسی بھی نام ہے یکاریں وہ یکسال خوشبودے گا۔ چنانچہ جواللہ تعالیٰ کا فرماں بردار ہے اور اس کے دل میں ایمان

ویقین بھی ہے تو آپ اے مؤمن کہہ دیں یامسلم کیا فرق واقع ہوتا ہے! لیکن سور ۃ الحجرات کی آیت ۱۴ جس کی آغاز میں تلاوت کی گئی ہے اس میں نہ صرف یہ کہ

''اسلام'' اور''ایمان'' مترادف نہیں ہیں بلکہ ایمان بمقابلہ اسلام آیا ہے اور پیہ د ونوں ایک دوسرے کی ضد کے طور پر استعمال ہوئے ہیں ۔ارشا دِ الٰہی ہے:

﴿ قَالَتِ الْاَغْرَابُ أَمَنَّا ۚ قُلُ لَّهُ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُوْلُوْا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَلُخُل

الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (الحُجُزت: ١٤) '' یہ بدّودعویٰ کررہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے' (اے نبیؓ!)ان سے کہہ دیجیے

تم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو'لیکن بیے کہدیکتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں اور

ابھی تک ایمان تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہوا۔''

يهال بر 'كُمْ تُوْمِنُوا'' آيا ب' ما أَمَنتُمْ "نبيل آيا-يير بي كا قاعده ب كه اگر ماضي ہے پہلے''مَا'''آ جائے تو یہ بھی نفی ہے لیکن اس نفی میں شدّت اور تا کیدنہیں ہوتی' لیکن اگر مضارع سے پہلے' لکم'' آ جائے تو یہ تا کیدا نفی ہوتی ہے۔ اس لیے میں نے ''لَمْ تُوْمِنُوْا'' كارْ جمه كياہے''تم ہرگز ايمان نہيں لائے'' ـ يہاں ايک تضاد کي سي شكل بن گئی ہے کہ ایمان اور اسلام مترادف ہیں یا ایک دوسرے کی ضد؟ مذکورہ بالا آیت کریمہ

میں بدّووُں کا اسلام تو قبول کیا جارہاہے بایں الفاظ:﴿ وَلٰكِنْ قُوْلُوْ ٓ السَّلَمْنَا ﴾ ''ليكن تم میہ کہد سکتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں' کیکن ایمان کی پُر زورنفی کی جارہی ہے کہ: ﴿ لَهُ تُؤْمِنُوا ﴾ " تم بركز ايمان نهيل لائے "اور : ﴿ وَلَمَّنَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي

فَكُوْ بِكُمْمْ ۖ ﴾ ''اورا يمان انجمي تك تمهار بيدلوں ميں داخل نہيں ہوا۔'' اسلام اورایمان کے علاوہ قرآن حکیم میں کچھاور الفاظ بھی ہیں جو باہم متراد ف بھی آئے ہیں اور باہم متضاد بھی' جیسے'' نبی'' اور'' رسول''۔ اِن کے بارے میں علاءِ

ثابت ہوجاتی ہے کہ گنا و کبیرہ ہے گویاا بمان کی نفی ہوتی ہے۔

یہ وہ چیز ہے جس کو محیح طور پر نہ بھھنے ہے بہت بزی گمراہی پیدا ہوئی۔ چنانجداسلام میں سب سے زیادہ گمراہ فرقہ'' خوارج'' اسی بنیاد پر گمراہی کا شکار ہوا۔ انہوں نے بیہ عقیدہ گھڑ لیا کہ گناہ کبیرہ کا مرتکب کا فر ہے اور جب کا فر ہے تو گویا مرتد ہے ٔلہذااس کی جان اور مال مباح ہے اسے قتل کر دیا جائے اور اس کا مال لے لیا جائے وہ مال غنیمت ہوگا۔اس کی عورتیں مباح ہو جا کیں گی' وہ لونڈیاں بن جا کیں گی۔ بیخوارج کا فتنہ بہت خطرناک فتنہ تھا۔ یہ فتنہ حضرت علیؓ کے زمانے ہی میں پیدا ہو گیا اور بعد میں بڑھتا چلا گیا۔ ان لوگوں کو جو غلط فنجی پیدا ہو کی تھی وہ اصل میں انہی احادیث ہے ہو کی تھی۔ حالانکہ بعض احا دیث میں بیاسلوب گنا و کبیرہ ہے بھی کمتر گنا ہوں اورکوتا ہیوں کے لیے بھی آیا ہے۔ایک حدیث میں تو یہاں تک آیا ہے کہ رسول اللّٰمثَالْثِیْزُم نے فرمایا: ((وَ اللّٰهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ))'' خدا كي تتم وهُحض مؤمن نہيں ہے ُ خدا كي تتم وہ شخص مؤمن نہیں ہے' خدا کی قتم وہ شخص مؤمن نہیں ہے''۔ قِیْلَ وَمَنْ یَارَسُوْلَ اللَّهِ؟ ''يوچِها كيا: اے اللہ كے رسولً! كون؟'' فرمايا: ((الَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَ ایِقَهُ ))(۱) '' وہ چنص جس کی ایذ ارسانیوں ہے اس کا پڑوی امن میں نہیں ہے''۔اب یہاں کسی گناہ کبیرہ کا ذکرتو نہیں ہے' بلکہ صرف بداخلاقی کا معاملہ ہے۔کوئی شخص اینے اخلاق میں اتنا گرا ہوا ہے کہ اس کی وجہ سے اس کا پڑوی بے چین اور پریشان ہے' توایسے خص کے بارے میں آپ مَالیّٰیَا تین دفعہ تم کھا کراس کے ایمان کی نفی کررہے ہیں ۔لیکن یادرہے کہ ایمان کی نفی کے معنی لاز ما کفرنہیں ہیں' جیسا کہ خوارج نے سمجھ لیا' بلکہ کفراورا بمان کے مابین ایک مقام''اسلام'' کا ہے۔لہٰدااییا شخص مسلمان شار ہوگا۔ چوری کرتے ہوئے بھی مسلمان ہے شراب پیتے ہوئے بھی مسلمان ہے اور زنا کرتے ہوئے بھی مسلمان ہے۔عین اُسی حالت میں جان نکل جائے تو بھی اس کی نماز جنازہ

<sup>(</sup>۱) صحیح البنعاری کتاب الادب باب اثم من لا یأمن حاره بوایقه بیرهدیث سیح مسلم اور ویگر کتب حدیث میں الفاظ کی کمی بیش کے ساتھ وار دہوئی ہے۔

و اربعین نُووی کی محمد 55 کام خطابات جمع کا

پڑھی جائے گی۔اگر چیاس کا جرم ثابت ہوجانے پر صد جاری کی جائے گی۔

ای طرح قرآن مجید کے بعض مقامات پر دوایمانوں کا ذکر ہے۔ سورۃ النساء کی آیت ۲ سامیں فر مایا:

﴿ يَا يَنُهَا الَّذِيْنَ اَمَنُوْا الْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَٰبِ الَّذِيْ نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَٰبِ الَّذِيْ اَنُزَلَ مِنْ قَبْلُ ﴾

''اے لوگو جوابمان لائے ہو! ایمان لاؤ اللہ پر اور اس کے رسول پر اور اُس کتاب پر جواللہ نے اپنے رسول پر نازل کی ہے اور ہراُس کتاب پر جو اِس سے پہلے وہ نازل کر چکاہے۔''

اس کامفہوم یہ ہے کہ قانو نی اعتبار سے جب تم مسلمان ہوتو ایک در ہے میں مؤمن بھی ہو' لیکن اصل ایمان کچھاور ہے جس کی ابھی ضرورت ہے۔

## اسلام 'ايمان ادراحسان'

۵ا جون ۷۰۰۲ء کا خطاب جمعه

عطبهٔ مسنونہ کے بعد:

آعُونُدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطْنِ الرَّجِيُمِ ـــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّجِيْمِ

قَالَتِ الْاَعْرَابُ اٰمَنَا ۚ قُلُ لَّمْ تُؤْمِنُوْا وَلَكِنْ قُوْلُوْاۤ اَسْلَهُمَا وَلَتَا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِى قُلُوْمِكُمْ ۚ وَإِنْ تُطِيْعُوا الله وَرَسُولُهُ لَا يَلِيَنَكُمْ مِّنَ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ۚ إِنَّ اللهُ غَفُوْرٌ ۚ رَحِيْمٌ ۞ (الحُخْرَت)

تیجیلی نشست میں ہم نے '' حدیثِ جریل'' کے مطالعہ کا آغاز کیا تھا۔ اس میں ہم نے پوری حدیث مبارکہ کامتن اور ترجمہ پڑھااور خاص طور پر اس کے ابتدائی اور اختیا می حصے کو واقعاتی انداز میں تفصیل سے پڑھا۔ آج ہم اللہ کی تو فیق سے اس کے اصل متن پر گفتگو کریں گے۔ یہ اصل متن بالعموم چارسوالات پر مشتمل ہے' یعنی اسلام کیا ہے؟ ایمان کیا ہے؟ اور قیامت کب قائم ہوگی یا اس کی علامات کیا ہیں؟ البتدا یک روایت الی بھی ہے جس میں پانچواں سوال بھی ہے۔ اس ضمن میں میں آپ کو بتا چکا ہوں کہ احادیثِ نبویہ کے ضمن میں لفظی فرق کا ہونا بالکل منطقی اور معقول بات بتا چکا ہوں کہ احادیثِ نبویہ کے شمن میں البتہ معنا محفوظ ہیں۔ بہر حال ان میں سے پہلے دو سوالات جواہم ترین ہیں' یعنی اسلام اور ایمان' آج ان پر گفتگو ہوگی۔

حضرت جرائيل عليها في رسول الله مَنَ اللهُ عَلَيْها من الله مَنَ اللهُ مَنَ اللهُ مَنَ اللهُ مَنَ اللهُ مَنَ اللهُ مَنَ اللهُ مَن اللهُ

و اربعین نؤوی که عدم 57 عدم در ظابات جمع کمی

استطاعت حاصل ہو(اس کے وسائل اور ذرائع تمہارے پاس موجود ہوں)''۔ نوٹ سیجیے کہ یہاں لفظ ''گواہی'' آیا ہے''امیان'' نہیں آیا۔ رسول اللّٰمثَالَیْظِمُ فرما رہے ہیں: ((اَنْ تَسْلَمَةَ دَ)) کو تُوگواہی دے یعنی زبانی اقرار کرے کہ اللّٰہ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد (مَثَالِّمُظِمُ) اللّٰہ کے رسول ہیں۔

یہاں ایک بات نوٹ سیجے کہ بیر حدیث پانچ صحابہ کرام ڈو اُنڈیز سے مردی ہے (جن کا سیجیلی نشست میں ذکر ہو چکا ہے)۔ ان میں سے حضرت عمر ڈو اُنڈیز اور دیگر تین صحابہؓ کی روایات میں پہلاسوال' اسلام' کے بارے میں اور دوسرا' ایمان' کے بارے میں ہے جبکہ حضرت عبداللہ بن عمر دی ہوایت میں پہلاسوال' ایمان' کے بارے میں ہے اور دوسرا' اسلام' کے بارے میں۔

ان پانچ صحابیس سے ایک حضرت عبداللہ بن عباس بھی ہیں۔ ہیں ہجھتا ہوں کہ حضرت عبداللہ بن عباس بھی ہیں۔ ہیں ہجھتا ہوں کہ حضرت عبداللہ بن عباس بھی کی روایت کا حضرت عمر ولائین کی روایت سے ایک تقابلی مطالعہ ہونا چاہیے۔ حضرت عبداللہ بن عباس ولی ہی حضرت عمر ولائین کی مانند فقہا نے صحابہ میں سے میں اور قرآن مجید کے بہت بڑے عالم مانے گئے ہیں۔ رسول اللہ مَالَیٰ اللّٰہ کَا اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ وجوان کو دین کا تفقہ ( گہرافہم ) عطافر ما اور قرآن کی تا ویل کی تعلیم دے '۔ جان لیجے کہ ایک جو قرآن مجید کے ہر ہر لفظ کے معنی اور اُن مجید کی قرآن مجید کے ہر ہر لفظ کے معنی اور اُن

<sup>(</sup>۱)مسند احمد ع ۲۲۷۶\_

و اربعین نؤوی کر در در 58 میر خطابات جمعه کی کابانم ربط بیان کرنا جبکه تا ویل ہے مضمون کو پہچان لینا کہ اصل میں سیاق وسباق کس مضمون کو پہچان لینا کہ اصل میں سیاق وسباق کس مضمون کرد ہاہے۔

اب يهال حضرت عبدالله بن عباس والفي اور حضرت عمر والثين كي روايات ميس لفظي فرق ملاحظہ کیجے! حضرت عمر والیوں کی روایت میں ہے کہ جبرائیل نے کہا: آخیورینی عن الْإِسْلَامِ ' ' مجھے بتائے كەاسلام كيا بے '- رسول الله عَلَيْقِيمَ نے فرمایا: (الْإِسْلَامُ أَنُ تَشْهَدَ أَنْ لاَّ اِللَّهَ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ۚ وَتُقِيْمَ الصَّلَاةَ ۚ وَتُوْتِي الزَّكَاةَ ۚ وَتَصُوْمُ رَمَضَانَ ' وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِن اسْتَطَاعْتَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا))''اسلام بيرے كه تُو گوای دے کہاللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں اور بیہ کہ محمد (مَثَاثِیْظِم) اللہ کے رسول ہیں' اور تُو نماز قائم كرے ذكوة اداكرے رمضان كےروز بركھے اور بيت الله كا حج اداكر ب اگر تجھے اس کے لیے سفر کی استطاعت ہو''۔ جبکہ حضرت عبداللہ بن عباس پڑھیا کی روایت میں ہے کہ جب جرائیل نے کہا: حَدِّنْنِی بِالْإِسْلَامِ " مجھے اسلام کے بارے میں بْنَائِيَّةِ! ' نَوْرَسُولُ اللَّهُ مَا لِيَّا الْمُؤْمِنِيِّ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ الم ہے کہ تُواپیے چرے کواللہ کے سامنے جھکا دے (سرتشلیم خم کردے)''۔ بیلفظ اسلام کے ساتھ معنوی مناسبت رکھتا ہے۔ اسلام کے معنی ہی ہیں سرنڈر کر دینا' اطاعت قبول کر لینا۔لیکن نوٹ سیجیے کہ اس روایت میں عبادات یعنی نماز' روزہ' حج اورز کو ۃ کا ذکر نہیں ہے جو حضرت عمر والني كى روايت ميں ہے البته اس سے پہلے جوالفاظ آئے ہيں وہ بہت جامع ہيں که'اپناچېره الله کے سامنے جھکا دؤ'۔ اس میں ساری عبادات خود بخو د شامل ہوجاتی ہیں۔ حضرت عبدالله بن عباس والله الله کی روایت کے مطابق حضرت جبرائیل وریافت فرماتے بين إذا فَعَلْتُ ذَلِكَ فَأَنَا مُسْلِمٌ؟ "(اع نِيَّ المجمع بتائية) الرميس بيكام كردون (جوآتٍ نے بتائے ہیں) تو پھر میں مسلمان شار کیا جاؤں گا؟'' رسول اللهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اِللَّهُ مُلْكُلُمُنْ اللَّهُ مُلْكُلُمُ اللَّهُ مُلْكُلُمُ اللَّهُ مُلْكُلُمُ اِللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مُلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مُلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مُلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُولُ اللَّهُ مُلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ الللَّهُ مُلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ لِلللَّهُ مِلْكُلُمُ لِلللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ لِلللَّهُ مِلْكُلُمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ لِلللَّهُ مِلْكُلُمُ اللللِّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلِمِ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلِمِ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللّّلِي مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلِمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ اللَّهُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلِمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُمُ مِلْكُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُمُ لِللْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُمُ مِلْكُلُمُ مِلْكُمُ مِلْكُمُ مِلْكُمُ فرمايا: ((إذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ فَقَدُ ٱسْلَمْتَ))' 'جبتم بيشرائط بوري كردوتوتم كويا اسلام میں آ گئے۔''

اس کے بعد حضرت جرائیل فرماتے ہیں: فَعَحَدِّثْنِیْ مَا الْإِیْمَانُ؟ ''اب مجھے

بتائے ایمان کیا ہے؟ "آپ مَنْ اللّٰهِ عَرَایا: ((اَلّٰایکمانُ اَنْ تُوْمِنَ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْآخِوِ وَالْمَالُوتِ وَبِالْمَحَلُوةِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَبِالْمَحْلُوةِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَبَالْمَحْلُوةِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَبِالْمَحْلُوةِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَبِالْمَحْلُوةِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَبِالْمَحْلُوةِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَالْمِيْوَانِ وَالْمَعْنُونِ وَاللّٰهِ بِالْمَعْدُ وَكُلّٰهِ خَيْرِهِ وَشَوِقٍ) ''ایمان بیہ ہے کہ تُو ایمان لائے الله پر آخرت کے دن پر فرشتوں پر کتابوں پر نبیوں پر اور تُوموت پر یقین رکھے اور تُوجنت و دوز خ اور حساب و میزان سب کو مانے 'اور تقدیر پر ایمان رکھے کہ اس کا خیر ہو یا شرسب اللّٰہ کی طرف ہے ہے'۔ جبرائیل نے دریافت فر مایا: فَافَا فَعَلْتُ ذٰلِكَ فَقَدُ آمَنْتُ ؟ ''جب میں می کر گزروں تو پھر گویا میں مؤمن ہو جاؤں گا؟ (میرا ایمان الله کے ہاں قبول میں مؤمن ہو جاؤں گا؟ (میرا ایمان الله کے ہاں قبول موگا؟)'' تو آپ نے فرمایا: (فَافَا فَعَلْتُ ذٰلِكَ فَقَدُ آمَنْتُ) ''پس جبتم یہ کر دوتو میں رکھے کہ مفہوم میں فرق نبیں ہے۔

اب یہاں پر''اسلام' اور''ایمان' کے مابین جو بحث پیدا ہوتی ہے کہ اسلام کیا ہے'ایمان کیا ہے' تو اس ضمن میں چند موٹی موٹی با تیں جان لینی ضروری ہیں۔ایک تو یہ کہ قرآن مجید میں یہ دونوں الفاظ''اسلام'' اور''ایمان'' مترادفات کے طور پر بھی استعال ہوئے ہیں اور باہم متضاد بھی۔اسلام کا تعلق انسان کے ظاہری اعمال سے' جبکہ ایمان کا تعلق قلبی یقین سے ہے۔اب جس شخص کو یہ دونوں حاصل ہوں' یعنی عمل میں اللہ پر اور تمام امور ایمانیہ پر یقین اسلام کی پابندی ہو' اور دل میں اللہ پر اور تمام امور ایمانیہ پر یقین ہوتو اب اسے مسلم کہہ لیس یا مُومن کہہ لیس' کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔ جیسے انگریزی مقولہ ہے۔ 'Call the rose by any name it will smell as sweet' کے پھول کونام کوئی بھی دے دواس کی خوشبوتو وہی رہے گی۔

قرآن مجید میں اس قتم کی اصطلاحات کا دوسرا جوڑا'' نبی'' اور'' رسول'' ہے۔ یہ دونوں الفاظ مترادف بھی ہیں اورمختلف المعنیٰ بھی۔اس ضمن میں علماء کا اصول بیان ہو چکا ہے کہ: إِذَا اجْتَمَعًا تَفَرَّ قَا وَإِذَا تَفَرَّ قَا اجْتَمَعًا'' جب (اس قتم کے الفاظ) دونوں

و اربعین نُووی کم حدم برد اوگا اور جب الگ الگ استعال ہوں گے تو مفہوم ایک ہی جگہ پر آئیں تو مفہوم جدا جدا ہوگا اور جب الگ الگ استعال ہوں گے تو مفہوم ایک ہوجائے گا۔''
دیکھئے اسلام کا تعلق ظاہر سے ہے اور ایمان کا تعلق باطن سے ۔ دوسری طرف ہم

یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ اسلام کا تعلق اس دنیا ہے ہے اور ایمان کا تعلق آخرت سے ہے۔ اس د نیامیں کسی کےمسلمان سمجھے جانے کا دار ومدار اسلام پر ہے ایمان پرنہیں اس لیے کہ ایمان تو ایک قلبی حقیقت ہے' اس کی توثیق کیسے ہوگی ؟ یہ بہت اہم نکتہ ہے ۔کسی کے ا پمان کا یا اس کے مؤمن ہونے کا فیصلہ ہم اس دنیا میں نہیں کر سکتے ۔عمومی طور پر تو پیہ با تیں کہی جاسکتی ہیں کہ جس میں سے بیہ صفات ہوں وہ مؤمن ہے اور جس میں سے سے اوصاف ہوں وہ منافق ہے'لیکن معین طور پر ہم کسی کے بارے میں نہیں کہہ سکتے کہ فلاں شخص مؤمن ہے یا فلاں شخص منافق ہے۔اس کیے کہاسلام کا تعلق اس دنیا ہے ہے اور اس میں اصل بنیا دشہادت ہے۔ چنانچیہ حضرت عبداللہ بن عباس واللہ کی روایت میں تو مذکور ہی صرف شہادت ہے' نماز' روز ہ' حج اور ز کو ۃ کا تو ذکر بھی نہیں ہے۔اس لیے کہ ا یک شخص ہندو تھااوراُس نے کلمہ پڑھ لیا تو وہ اُسی وقت مسلمان ہو گیا۔اُس نے ابھی نہ تو نماز پڑھی اور نہ روز ہ رکھا۔ وہ نماز کیکھے گا تو پڑھے گا یا وقت آئے گا تب پڑھے گا۔ ایسے ہی رمضان آئے گا تو پتا چلے گا کہ اُس نے روزے رکھے ہیں پانہیں رکھے۔ اِس وفت وہ صرف کلمۂ شہادت کی بنیاد پرمسلمان ہوا ہے۔ چنانچہ اسلام کا معاملہ شہادت پر بنی ہے' اسلام کی جڑاور بنیادشہادت ہے۔ کوئی شخص جمارے سامنے آ کر کہتا ہے: ' آشھا کہ آن لا اللهَ اللَّهُ وَ الشُّهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ "توجم ينبيل كه كت كه وه مسلمان نبيل

نہیں پڑھا تب بھی ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔البتہ بعد میں اگر معلوم ہو کہ سید بخت تو قرآن کونہیں مانتا' ضروریاتِ دین میں سے کسی چیز کا منکر ہے' ختمِ نبوت کا قائل ہے' تو اب اس کی تکفیر کی جائے گی۔ یہ ایک قائل ہے' تو اب اس کی تکفیر کی جائے گی۔ یہ ایک الگ معاملہ ہے۔لیکن اگر کسی کلمہ گو کے بارے میں پچھ معلوم نہیں تو پھر ہم اس کے مسلمان

ہے ٔ چاہے قرائن موجود ہوں اور حالات بیگوائی دے رہے ہوں کہ اُس نے دل سے کلمہ

و (اربعین نؤوی کے جو جو کا نکارنہیں کر سکتے۔ قرآن مجید میں اس قتم کے ایک واقعے کا ذکر بھی موجود ہے۔ مسلمان مجاہدین جب جہاد کے لیے باہر نکلتے تھے تو کہیں ایسا بھی ہوتا تھا کہ کسی خوان کو ''السلام علیکم ورحمۃ اللہ و برکاتہ'' کہا۔ گویا وہ بین ظاہر کررہا ہے کہ وہ مسلمان ہے۔ اب مجاہدینِ اسلام کو خیال گزرتا کہ بیخص اپنا مال اور اپنی جان بچانے کے لیے اپنا جبوٹ موٹ کا اسلام ظاہر کررہا ہے کہ وہ مسلمان ہے' لہذا اسے کہتے کہتم مؤمن نہیں ہو۔ لیکن قرآن مجید میں سورۃ النساء کی آیت ۹۳ میں اس چیز سے روک دیا گیا۔ ارشاد ہوا:

﴿ يَا يَنُهَا الَّذِيْنَ امْنُوْٓ ا اِذَا صَرَبْتُمْ فِى سَبِيْلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوْا وَلَا تَقُوْلُوْا لِمَنُ الْفَلَى إِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾

''اے اہلِ ایمان! جبتم اللہ کی راہ میں نکلوتو تحقیق کرلیا کر واور کسی ایسے خض کو جو تہارے سامتے سلامتی پیش کرے ( جو تہارے سامنے سلامتی پیش کرے (تمہیں سلام کیے یا بنا اسلام پیش کرے) بینہ کہوکہ تم مؤمن نہیں ہو۔''

و اربعین نؤوی کم محد حد 62 محد محد خطابات جمع کمی

سے بین ظاہر ہور ہاتھا کہ اُس محض نے جان بچانے کے لیے ایسا کیا ہوگا۔ رسول اللّهُ مُلَّ اللّهُ عُلَیْمَ اللّهُ مُلَّ اللّهُ عُلِیْمَ اللّهُ مُلَات کے دن بید کلمہ شہادت تم کیا کرو گے جب قیامت کے دن بید کلمہ شہادت تم ہمارے خلاف گواہی دینے کے لیے آئے گا کہ میرے ہوتے ہوئے تلوار چل گئی! پس کلمہ شہادت تو ڈھال ہے۔ اس سے ایک مسلمان کے دنیا میں جوحقوق ہیں وہ سارے کے سارے حاصل ہوجا کیں گے۔ چنانچہ دنیا میں کسی کے مسلمان ہونے یا نہ ہونے کا فیصلہ اسلام کی بنیاد پر ہوگا 'ایمان کی بنیاد پر نہیں۔ اس لیے اسلام اور ایمان کے بارے میں الگ الگ سوال کیا گیا کہ اسلام کیا ہے؟ اور ایمان کیا ہے؟ لہٰذا اسلام اور ایمان کو مگل میں الگ الگ سوال کیا گیا کہ اسلام کیا ہے؟ اور ایمان کیا ہے؟ لہٰذا اسلام اور ایمان کو مگل میں الگ الگ سوال کیا گیا کہ اسلام کیا ہے؟ اور ایمان کیا ہے؟ لہٰذا اسلام اور ایمان کو مگل میں الگ الگ سوال کیا گیا کہ اسلام کیا ہے؟ اور ایمان کیا ہے؟ لہٰذا اسلام اور ایمان کو سے کہنے کے بجائے علی کے ملے دور کھنا ہوگا۔

اب میں بات کو سمجھانے کے لیے تعبیر کا ایک اور انداز آپ کے سامنے لا رہا ہوں۔ دیکھئے قانونی اسلام اور قانونی ایمان ایک ہی چیز ہے۔ای طرح حقیقی اسلام اور

حقیقی ایمان بھی ایک ہی چیز ہے۔ قانونی اسلام کلمۂ شہادت پر ببنی ہے اور اس کوہم قانونی ایمان بھی کہتے ہیں حقیقی اسلام تو یہ ہے کہ ہمدتن 'ہمہوجوہ اللّٰد کا بندہ بن جانا۔ بیاسلام جہاں نقطة آ غاز(starting point) ہے وہاں آ خری درجہ (final stage) بھی یہی ہے۔حضرت ابراہیم اورحضرت اساعیل میٹیلا جب خانہ کعبہ کی بنیادیں اٹھار ہے تھے تو پیہ حضرت ابراہیم کے بڑھایے کا زمانہ تھا' ان کی سو برس کی عمر تھی اور حضرت اساعیل اینا تیرہ برس کے تھے۔ اُس وقت دونوں باپ بیٹا اللہ تعالیٰ سے دعا کررہے عَ ﴿ وَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ ﴾ (البقرة: ١٢٨) ''اےاللہ! ہمیں (باپ بیٹا دونوں کو) اپنا فر ماں بردار (اپنامسلمان) بنائے رکھاور جارى اولا دميں ہے بھى ايك اپنى فر مال بردار (مسلمان ) أتمت برياكرنا! " تو د كيھے اتنے اونیجے مقام پر پہنچ کر بھی وہ اپنے لیے بید عاکر رہے ہیں کہ اے اللہ ہمیں مسلمان بنائے ركھ! للندايد في سجھے كه اسلام كوئى حقير شے ہے معاذ الله بال قانونى اسلام كا صرف کلمهٔ شهادت پر دار و مدار ہے۔ اس میں ایمان ویقین کا کوئی ریفرنس نہیں ہے۔جبکہ حقیقی اسلام یہ ہے کہا ہے آپ کواللہ تعالیٰ کے حوالے کر دینا' سرتسلیم خم کر دینا' پوری زندگی کو اللہ تعالیٰ کے احکام کے تابع کر دیتا۔ میں عرض کر چکا ہوں کہ قانونی اسلام اور قانونی ایمان ایک ہی شے ہے۔ سورۃ النساء کی آیت ۹۴ ہم پڑھ چکے ہیں کہ جو تحض تمہارے سامنے اپنے آپ کومسلمان کی حیثیت سے پیش کررہا ہے تو تم اسے بیہ نہیں کہہ کتے: ﴿ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾ ''تم مؤمن نہیں ہو''۔ یہاں ایمان کا لفظ کس لیے آ ر ہاہے؟ بدوراصل قانونی ایمان ہے جوقانونی اسلام کےمترادف ہے۔ اور حقیقی ایمان كيا ہے؟ وہ ہے ول ميں يقين كاپيدا ہونا۔ ايمان كے فظى معنى ہيں تصديق كرنا۔ ايمان ك بعد 'ب' يا 'ل ' كاصله آتا ب 'آمن به ' يا 'آمن كه " مقدم الذكر انداز ي ایک قلبی تقیدین کیفین والی تصدیق مراد ہوتی ہے جبکہ مؤخر الذکر انداز میں محض سَرسَری تقىدىق ہوتى ہے كەكى نے آكرآپ كوكوئى خبر دى اور آپ نے اس كى نفى نہيں كى ۔اس ليے ايمان كى تفصيل ميں آمنتُ بِاللهِ وَمَلاَنِكتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ....الخ ك الفاظ

وهر اربعين نَوويٌ كمع وهري ( 64 عرب هري خطابات جمع كمري "ب" كساته آتے ہيں۔ اسى طرح سورة البقرة ميں الفاظ آئے ہيں: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ آنُ تُوَلُّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ اٰمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِو وَالْمَلَلِنَكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ ﴾ (آيت ١٤٧)'' نيكى بس يهي نهيل كرتم اپنا رُخُ مشرق اورمغرب کی طرف پھیرلو' بلکہ نیکی ( کا کمال ) تو یہ ہے کہ کوئی شخص اللہ' رو زِ قيامت وشتول كتاب اورتمام نبيول يرايمان لائ "راور: ﴿ أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أنْوِلَ اِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ (البقرة:٢٨٥) "بدرسول (مَالْتَيْمُ) اور موَمنين ایمان لائے اُس (کتاب) پر جواُ تاری گئی اُس کی طرف اُس کے ربّ کی طرف ہے۔'' جب دل میں ایمان ہوتا ہے توعمل میں اس کا ظہور ہوتا ہے۔ جب ایمان دل کی گہرائیوں میں جاگزیں اور رائخ ہو جائے تو پھر کیسے ممکن ہے کہ اللہ تعالی کے حکم کی خلاف ورزی مواللہ تعالی کے کسی فرمان سے سرتانی کی جائے! دراصل جب اسلام اور ایمان کی اصطلاحات کو گڈٹہ کر دیا جاتا ہے تو پھر مغالطے پیدا ہو جاتے ہیں۔سورۃ النساء اور سورة المائدة میں دوایمانوں کا ذکر ہور ہاہے ٔ قانونی ایمان اور حقیقی ایمان ۔سورۃ النساء مِين ارشاد ٢: ﴿ يَهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الْمِنُوا إِللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ ﴾ (آيت ١٣٦)''اے ايمان والو! ايمان لاؤ الله پراوراً س کے رسول پراوراس کتاب پر جوائس نے اپنے رسول پر نازل کی اوراس كتاب يرجوكه يبلح نازل كي تقى 'راب يهال كها جار ما ہے كدا سے ايمان والو! ايمان لاؤرتوبيدوايمان ہو گئے مراديہ ہے كہ قانونى ايمان توتمهيں حاصل ہو چكا ہے تم نے كلمة شهادت يرها عم ف اقراركيا: آمَنْتُ بِاللهِ كَمَا هُوَ بِأَسْمَانِهِ وَصِفَاتِهِ وَقَبِلْتُ جَمِيْعَ آخْكَامِهِ اِقْرَارٌ بِاللِّسَانِ وَتَصْدِيْقٌ بِالْقَلْبِ للبَدَاتُم قانونى مَوْمَن تُومِو كُنَ اب حقیقی ایمان لاؤ۔ یہی معاملہ سورۃ المائدۃ کی آیت ۹۳ کا ہے۔اس کا پس منظریہ ہے كه جب حرمتِ شراب كا آخرى علم آيا تو صحابه كرام الكائش ميں ايك تشويش بيدا ہوگئ كه جب شراب کی حرمت کے بارے میں قرآن مجید میں اشارات وارد مور ہے تھے تو کاش ہم اُسی وفت اس کوچھوڑ دیتے 'لیکن اب تو ہمیں شراب پیتے بچاس بچاس برس ہو گئے

میں اب تو شراب ہمارے جسم کے ایک ایک خلیے کے اندر بہنج چکی ہوگی ہمارا تو اَب وجود ہی جس اب تو شراب ہمارے جسم کے ایک ایک خلیے کے اندر بہنج چکی ہوگی ہمارا تو اَب وجود ہی جس ہو چکا ہے 'یہ کیسے پاک ہوگا! تو یہاں اس تشویش کا ازالہ کیا گیا کہ نہیں ہے۔ فرمایا:

﴿ لَكُ مِنْ عَلَمُ اللّٰذِيْنَ اَلْمُنْ اَوْ عَمِلُوا الصّلحات مُحنّا ﴿ فَنُمَا طَلِعُمُوْ اِ اِذَا مَا

﴿ لَيُسَ عَلَى الَّذِيْنَ اَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ مُحَنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوٓا اِذَا مَا التَّقُوٰا وَّامَنُوْا ثُمَّ اتَّقُوٰا وَّامَنُوْا ثُمَّ اتَّقُوٰا وَّامَنُوْا ثُمَّ اتَّقُوْا وَّامَنُوْا ثُمَّ اتَّقُوْا وَآخَسَنُوْا ۖ وَاللّٰهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِيْنَ۞﴾ (العائدة)

'' جولوگ ایمان لائے اورانہوں نے نیک اعمال کیے انہوں نے پہلے جو کچھ کھا یا پیااس پر کوئی گرفت نہ ہوگی جبکہ اُن کا طرز عمل مید ہا ہو کہ انہوں نے تقویٰ کا کو روش اختیار کی اورایمان لائے' اورعمل صالح کیے' بھر مزید تقویٰ کا اضافہ کیا اورایمان لائے' بھر مزید تقویٰ اختیار کیا اوراحیان کی روش اختیار کیا۔ اوراللہ محسنین سے محبت رکھتا ہے۔''
کی۔ اوراللہ محسنین سے محبت رکھتا ہے۔''

## اسى طرح سورة القنف مين فر ما يا گيا:

﴿ يَاۚ يُنْهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا هَلُ آدُلَّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ الِيُمِ ﴿ لَئُهُم تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللَّهِ بِامْوَالِكُمْ وَانْفُسِكُمْ ۗ ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

''اے ایمان والو! کیا میں تہمیں بتاؤں وہ تجارت جو تہمیں در دناک عذاب سے چھٹکارا دلا دے؟ ایمان لاؤاللہ پراوراس کے رسول پراور جہاد کرواللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ ۔ یہی تمہارے لیے بہتر ہے اگرتم جانتے ہو''

تو جان لیجے کہ پہلا ایمان'' قانونی ایمان' اور دوسرا ایمان''حقیقی ایمان' ہے۔ اوراس پر بھی بس نہیں' بلکہ سورۃ المائدۃ کی متذکرہ بالا آیت میں تو اس کے بعد تیسری منزل''احمان'' کا ذکر ہے۔ آیت کے اختیامی الفاظ پھر پڑھ لیجے:﴿وَاللّٰهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ۞﴾''اور اللہ تعالیٰ کی اصل محبت تو محسنین سے ہے'۔ یہ بیں وہ تین درہے:اسلام'ایمان اوراحمان۔ ور اربعین نؤوی معدی ها 66 محدی طابت بحد کهی

سورة الحجرات ميں اسلام اورا يمان كو دوعليحد ه عليحد ه اصطلاحات ميں بيان كيا گيا \_ چنانچه قانونی ایمان کو''اسلام'' کہا گیا اور حقیقی ایمان کو'' ایمان' که اگرکوئی اس اصطلاحی فرق کواچیمی طرح سمجھ کراورپیش نظرر کھ کرقر آن مجید کا مطالعہ کرے گا تو کہیں ٹھو کرنہیں كَمَا عَدُ كَا فِرِ مَا يِا ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ أَمَنَّا \* قُلُ لَّهُ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُوْلُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ ﴿ آيت ١٠) ' يبدّود عولُ كررت مِن كهم ايمان ل آئے۔(اے نبی مُنَافِینَا) ان ہے کہدد یجیتم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو(اس مغالطے میں ندر بنا) ' بلکه یول کہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں' اور ابھی تک ایمان تمہارے دلول میں داخل نہیں ہوا'' \_ یعنی ایمان تو وہ ہو گاجب وہ تمہار ہے دلوں میں راسخ ہوجائے گا۔ ابھی تک بہ قانونی ایمان ہے جواسلام کے درجے کی شے ہے۔ قانونی ایمان کی بنیاد رہتم مسلمان قرار پائے ہو۔ آگے فرمایا:﴿وَإِنْ تُطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِنْكُمْ مِّنْ أعُمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ "اور اگرتم الله اور اس كے رسول كى اطاعت كرتے رہوتو الله تمہارے اعمال میں سے ہرگز کچھ کم نہیں کرے گا''۔ یدایک عجیب بات سامنے آرہی ہے کہ ان کے ایمان کی نفی مطلق ہے: ﴿ لَهُم تُؤْمِنُوا ﴾ "تم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو"۔ اور: ﴿ وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْ بِكُمْ اللهِ الرابِي تك ايمان تبهار حداول مين داخل نہیں ہوا''۔لیکن یہاں انہیں سلمان مانا جارہا ہے:﴿وَلَٰكِنُ قُوْلُوۤا اَسْلَمْنَا﴾ '' بلکہ تم یوں کہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں'۔ اور ساتھ ہی ان کے اعمال کو قبول بھی کیا جار ہاہے: ﴿ وَإِنْ تُطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتُكُمُ مِّنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ ''اوراگرتم الله اوراس کے رسول کی اطاعت کرتے رہوتو اللہ تمہارے اعمال میں سے ہرگز کچھ کم نہیں کرے گا''۔اکثر لوگوں کو اس میں دھوکہ ہوا ہے کہ یہاں جن کا ذکر ہور ہاہے وہ منافق ہیں۔ میں کہتا ہوں ایسا ہر گزنہیں ہے منافق کا تو کوئی عمل قبول ہی نہیں البذایہ منافی نہیں ہیں' بیان کامحض اسلام ہے جو بغیرا یمان کے ہے۔

اس بات کوامام ابن تیمیہ نے اپنی کتاب''الایمان''کے اندر بہت خوبصورتی کے ساتھ بیان کیا ہے کہ ایمان کا پاہتے تو

و اربعین نووی کرد کرد (67 کرد کرد خطابات جمع کمی

ظاہر بات ہے کہ وہ مسلمان تو ہوگیا ہے' اب ایمان اس کے دل میں کب رائخ ہوگا سے دوسری بات ہے ۔ جیسے ہمارا معاملہ ہے کہ ہم پیدا ہوئے تو ہمیں دا ہنے کان میں اذ ان سا دی گئی' با کیں میں اقامت پڑھی گئی۔ ہم دواڑھائی سال کے ہوئے تو اپنے مال باپ کونماز پڑھتے دیکھ کران کے ساتھ ہم بھی سجد ہے کرنے لگ گئے۔ پھر پانچ سات برس کے ہوئے تو نماز شروع کر دی۔ اس طرح اسلام تو پیدائش طور پر حاصل ہوگیا' بین ایمان اگر آئے گا تو آئے آئے آئے گا۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اُن خوش نصیبوں میں شامل فر مائے جنہیں ایمان کی دولت حاصل ہے۔ لہذا اسلام اور ایمان کے اندر بیفرق لازم ہے۔

یمی معاملہ ان بدّووَں کا تھاجن ہے کہا جار ہاہے کہتم ایمان نہیں لائے۔ بیروہ لوگ ہیں جورسول اللهُ طُالْتِیْم کی حیاتِ طبیبہ کے آخری دَور میں فتح کمہ کے بعد 'بلکہ پچھ غزوہ تبوک کے بھی بعدایمان لائے ۔اس کے بعد سورۃ التوبہ کی پہلی جھ آیات نازل ہوئیں کہ اب مشرکین کے ساتھ اہلِ ایمان کا کوئی معاہدہ نہیں ہے' سارے معاہدے ختم ہیں' اب جار مہینے کی مہلت ہے کہ مشرکینِ عرب میں سے جوکوئی ایمان نہیں لائے گا تو قتل کر دیا جائے گا۔ سورة التوبة كى يہ كہلى چھآيات قرآن مجيدكى سخت ترين آيات ہيں۔ سورة التوبة کے شروع میں آیت بسم اللہ نہیں ہے'جس کی ایک تاُ ویل یہی کی گئی ہے کہ بیسورت تلوار ہاتھ میں لے کرنازل ہوئی ہے۔ آیت بھم اللہ میں تواللہ تعالیٰ کے اسائے گرامی الرحمٰن اور الرحيم شامل ہيں' جبکہ يہاں تواللہ تعالیٰ کی شانِ رحمانيت کانہيں بلکہ اُس کے جلال کا ظہور ہو ر ہا ہے چنانچہ یہاں آیت بسم الله نہیں ہے۔ یہاں اعلان کیا جار ہا ہے کہ مشرکین عرب میں سے جوایمان نہ لایا تواسے اب قل کر دیا جائے۔ اس لیے کہرسول اللہ مُنافِیْنِ کی اصل بعثت بنی اساعیل بعنی اہل عرب کے لیے تھی اور بیاللّٰد تعالیٰ کا قاعدہ اور قانون رہاہے کہ جس قوم کی طرف معیّن طور پررسول بھیج دیا جاتا تھاوہ اگرایمان نہ لاتی تھی تو ہر باوکر دی جاتی تھی' ختم کر دی جاتی تھی۔ چنانچ تو م<sub>ا</sub>نوح ہلاک کی گئ قوم ہود ہلاک کی گئ قومِ صالح ہلاک کی گئی' قوم شعیب ہلاک کی گئی' سدوم و عامورہ کی بستیاں تباہ کی گئیں' آ لِ فَرعون

و اربعین نؤوی کی دو 68 کا ده کا خطابات جمع کمی ہلاک کیے گئے ۔ چونکہ آپ مُلَا ﷺ اُمُنتین عرب میں سے تھے اور ان پر آپ کے ذریعے ہے اتمام جمئت ہو چکا تھا' لہٰذااس اصول کے تحت حکم نازل ہوا کہاب اگر وہ ایمان نہیں لاتے توان کو تیرتیخ کر دیا جائے گا۔اس چیلنے کے بعد پھھلوگ توا یہے نکلے جوایمان نہیں لائے اور جان بچانے کے لیے انہوں نے عرب سے ہجرت کرلی جبکہ اکثریت نے اسلام قبول کر لیا۔اب اُس وقت جنہوں نے اسلام قبول کیا' ان میں یقیناً ایسے بھی ہوں گے جنہوں نے خلومِ دل سے اسلام قبول کیا ہوگا۔لیکن ان میں سے پچھالیے بھی ہوں گے جنہوں نے منافقت سے اسلام قبول کیا ہوگا کہ ٹھیک ہےاب تو مجبوری ہے ایمان لے آؤاور جان بیاؤ پھر کوئی موقع دیکھیں گے تو سر اٹھائیں گے پھر کوئی جوابی انقلاب Counter) (Revolution لانے کی کوشش کریں گے۔اور بعد میں ایسا ہوا بھی۔اور پچھ لوگ ایسے بھی ہوں گے جن کا معاملہ بَین بَین ہو یعنی نہ تو ان کے دل میں بدنیتی تھی کہ انہیں منافق کہا جائے اور نہ دل میں واقعی ایمان آیا تھا کہ مؤمن قر اردیے جائیں' یعنی نہ تو مؤمن ہیں اور نەمنافق' بلكەا يك درميانی معاملەہ كەبغىرا يمان كےاسلام ہے۔

ابسوچے کہ اِس وقت اُمْتِ مسلمہ کی عظیم اکثریت کی اصل گراہی کیا ہے؟ یہ کہ اوگ قانونی اسلام اور حقیقی اسلام یا حقیقی ایمان کوایک سمجھ بیٹے ہیں کہ جب ہم مسلمان ہونا اور شے ہے مؤمن ہونا اور شے ہے مؤمن ہونا اور شے ہے۔ مؤمن ہیں اور شے ہے۔ مؤمن ہیں۔ ہماری ساری ہے ملی اور بھیلی کا سبب بہی مغالطہ البندامغالطہ ہوگیا ہے کہ ہم مؤمن ہیں۔ ہماری ساری ہے ملی اور بھیلی کا سبب بہی مغالطہ ہے اور اس پر ہمیں تثویش اس لیے نہیں ہوتی کہ ہم اس زعم میں ہیں کہ ہم بہر حال کلمہ گو ہیں مسلمان ہیں اور جب ہم مسلمان ہیں تو اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اہلِ ایمان کے ساتھ جو وعدے کیے ہیں وہ ہمارے ساتھ پورے ہوں گے۔ بیاصل مغالطہ ہے جس کا ہم شکار ہیں۔ قانونی اسلام کا تعلق حقیقی ایمان کے ساتھ جوڑ دینا غلط ہے۔ قانونی اسلام کا تعلق حقیقی ایمان کے ساتھ جوڑ دینا غلط ہے۔ قانونی اسلام کویا قانونی ایمان کو حقیقی ایمان کے ساتھ ہیں۔ اِس وقت اُمت کی مظیم اکثریت کی گراہی کا اصل سبب یہی ہے کہ قانونی اسلام کویا قانونی ایمان کو حقیقی ایمان کے ساتھ ہیں۔ اِس وقت اُمت کی مظیم اکثریت کی گراہی کا اصل سبب یہی ہے کہ قانونی اسلام کویا قانونی ایمان کو حقیقی ایمان کو میا قانونی ایمان کو یا قانونی ایمان کو حقیقی مظیم اکثریت کی گراہی کا اصل سبب یہی ہے کہ قانونی اسلام کویا قانونی ایمان کو حقیقی ایمان کو میا قانونی ایمان کو حقیقی ایمان کو حقیق کیمان کو حقیقی ایمان کو حقیقی ایمان کو حقیقی کیمان کو حقیقی ایمان کو حقیق کیمان کورٹ کو حقیقی کیمان کورٹ کی کورٹ کیمان کورٹ کیمان کورٹ کیمان کورٹ کورٹ کیمان کیمان کورٹ کورٹ کیمان کورٹ کورٹ کی کورٹ کیمان کورٹ کیمان کورٹ کورٹ کیمان کیمان کورٹ کورٹ کیمان کیمان کیمان کورٹ کیمان کیمان کورٹ کیمان کیمان کورٹ کورٹ کیمان کیم

و اربعین نَووی کی در ۱۹۸۸ و 69 کار ۱۹۸۸ و طابات جمع کاری

اسلام یا حقیقی ایمان سمجھ لیا گیا ہے۔ حالانکہ قرآن مجید میں اہلِ ایمان کے ساتھ جو وعدے بھی ہیں وہ حقیق مؤمنین کےساتھ ہیں۔

ال حقق ایمان کے اثرات وثمرات اور آثار قرآن حکیم میں مختلف مقامات پر بیان کے گئے ہیں۔ ان میں سے سب سے جامع مقام سورة الحجرات کی آخری آیات ہیں۔ منذ کرہ بالا آیت سے اگلی آیت میں ایمانِ حقق کی نہایت جامع تعریف بیان کی گئ ہے:

﴿ إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ أَمَنُواْ بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَهُ يَرْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِاللّٰهِ فَرَسُولِهِ ثُمَّ لَهُمْ يَرْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِاللّٰهِ بَامُوالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِیْ سَبِیْلِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَمُ الصّٰدِقُونَ ﴿ )

'' مؤمن توصرف وہ ہیں جوا یمان لائے اللہ پراوراس کے رسول پر' پھرشک میں ہرگز نہیں پڑے اورانہوں نے جہاد کیاا پنے مالوں اورا پنی جانوں کے ساتھ اللہ کے مدید میں ہے جین ''

کی راہ میں ۔صرف یہی لوگ (اپنے دعوائے ایمان میں ) سیچے ہیں۔''

اب میں آپ کے سامنے ایک اجمالی سا نقشہ رکھنا جا ہتا ہوں۔ ہمارے ہاں اس ضمن میں بہت زیادہ کلامی بحثیں ہوئی ہیں' بحث و تحیص پر بہت زور رہاہے' منطق کا استعال کرنا' بال کی کھال اتارنا' بیسارا کام ہی ہمارے ہاں ہوا ہے۔ ایمان کے لیے اقراز بالليانُ تصديق بالقلب اورعمل صالح' بيرتين چيزيں لا زم وملزوم بيں يانہيں' اس سوال پر بڑی بحثیں' بڑے مباحثے' بڑے مناظرے اور بڑے ملمی معرکے ہوئے ہیں اور مختلف نقطہ ہائے نظر کے حامل بڑے عجیب عجیب گروہ سامنے آئے ہیں۔ان میں سے ا یک فرقهٔ ' کرامیهٔ ' کا تھا۔اگر چہاس نام ہےاب کوئی فرقہ ہمارے ہاں نہیں ہے' مگر ہماراعمل انہی سے ملتا جلتا ہے۔ان کا موقف میرتھا کمحض اقرارٌ باللسان سے نجات ہوجائے گی، کوئی اچھاعمل کرلیا تب بھی ٹھیک ہے اور اگرنہیں کیا تو پھربھی کوئی بات نہیں۔ان کا بیموقف ایک حدیثِ نبوگ پرمبنی تھا۔اگر کوئی پورے مجموعۂ احادیث کو سامنے رکھنے کی بجائے صرف ایک حدیث لے لے تو پھراتنی بڑی ٹھوکر کھانے کا امکان ضرور رہتا ہے۔ بخاری شریف میں حضرت ابوذ ر ڈالٹنڈ سے مروی حدیث ہے کہ رسول اللهُ كَالْتُهُ أَلِهُ مِنْ عَبْدٍ قَالَ لَا إِلٰهَ اللَّهُ ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ اللَّهُ اللَّهُ

و اربعین نووی کی در 70 کار ۱۹۵۸ خطابات جمع کمی

ذَخَلَ الْحَتَّةَ) (۱) ''كوئی فخص اییانہیں ہے جو کے لاالہ الااللہ کھراسی پراُس کی موت واقع ہوجائے' گرید کہ وہ جنت میں داخل ہوگا'۔ حضرت ابوذر رُفر ماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: وَانْ ذَنی وَانْ سَرَقَ ؟''چاہا سُخص نے زنا کیا ہوا ور چاہے چوری کی ہو (تب بھی) ؟'' آپ نے نے فر مایا: ((وَانْ ذَنی وَانْ سَرَقَ ؟))''ہاں' چاہا ہے آس نے زنا کیا ہو چاہے چوری کی ہو' حضرت ابوذر ٹے بھر سوال کیا: وَانْ ذَنی وَانْ سَرَقَ ؟ کیا ہو چاہے ہوری کی ہو' حضرت ابوذر ٹے بھر سوال کیا: وَانْ ذَنی وَانْ سَرَقَ ؟ نَا کِیا ہو اور چاہے چوری کی ہو؟'' آپ شَرَقَ گُرِانِ ذَنی وَانْ سَرَقَ ؟))''ہاں' چاہے اس نے زنا کیا ہو اور چاہے جوری کی ہو' تھرت ابوذر ٹے تیسری بار پھر کہا: وَانْ ذَنی وَانْ سَرَقَ ؟ ''چاہے اس نے زنا کیا ہوا ور چاہے جوری کی ہو' حضرت ابوذر ٹے تیسری بار پھر کہا: وَانْ ذَنی وَانْ سَرَقَ ؟ ''چاہے اس نے زنا کیا ہوا ور چاہے ہی دفر مایا: ((وَانْ ذَنی وَانْ سَرَقَ وَانَ سَرَقَ وَانْ سَرَقَ وَانْ سَرَقَ وَانَ مِنْ الله وَالْ الله وَالله و

ایک دوسرا قول سے ہے کہ اصل شے صرف تقد بی قابی ہے زبان سے اقرار بھی لازم نہیں ہے۔ بعض حالات ایسے ہو سکتے ہیں جن میں سے بات صحیح ہو۔ چنا نجیقر آن مجید میں سورۃ المؤمن میں آلِ فرعون کے ایک مؤمن کا ذکر ہے: ﴿ رَجُلُ مُوْمِنٌ مِیں آلِ فرعون کے ایک مؤمن کا ذکر ہے: ﴿ رَجُلُ مُوْمِنٌ مِیں آلِ فرعون میں سے ایک مؤمن خض جوا پنے فرعون یک مختم ایکان کو چھپائے ہوئے تھا''۔ حضرت موکی ایکی کے قتل کا معاملہ فرعون کے لیے اس قدر مشکل تھا کہ اگر چہ وہ سمجھتا تھا کہ میں تو ما لک الملک ہوں' قادرِ مطلق ہوں' پھر بھی وہ محسوس کرر ہاتھا کہ اب اگر میں نے موکی (فایلیا) کے خلاف کوئی قدم اٹھایا تو ہوسکتا ہے کوئی بلوا ہو جائے' کوئی بلوا ہو جائے' کوئی جگامہ بیدا ہو جائے' لہذا پہلے وہ در باریوں کے سامنے یہ بات رکھ رہا ہے کہتم ذرا مجھے اجازت دو کہ میں موکی کوئل کر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب اللباس باب ثياب البيض وصحيح مسلم كتاب الايمان باب من مات لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة

دوں۔ اِس موقع پر درباریوں میں سے ایک باعزیمت شخص جو ایھی تک اپنا ایمان چھپائے ہوئے تھے' کھڑے ہوئے اورانہوں نے ایس دھوال دارتقریر کی جو بلاغت و فصاحت کا ایک اعلیٰ ترین نمونہ ہے۔ قرآن مجید میں کسی رسول اور نبی کی تقریر بھی اتن مفصل نقل نہیں ہوئی ہے جتنی اس' رَجُلُ مُنْوُمِنْ مِّنْ اللِ فِرْعُونَ '' کی تقریر نقل ہوئی ہے۔ انہوں نے حاضرین کے سامنے ایسا سال با ندھا کہ فرعون کوبس کرنا پڑی اوراس نے کہا: ﴿ مَا اَدِی کُمْ اِلاَّ سَینِلُ الرَّشَادِ ﴿ ﴾ (المومن) درمیں تو تم لوگوں کو وہی رائے دے رہا ہوں جو مجھے مناسب نظر آتی ہے اور میں اس راستے کی طرف تمہاری راہنمائی کرتا ہوں جو مُجھے مناسب نظر آتی ہے اور میں اس راستے کی طرف تمہاری راہنمائی کرتا ہوں جو مُجھے مناسب نظر آتی ہے اور میں ان مؤمن مناسب نظر آتی ہے اور میں ان مؤمن مناسب نظر آتی ہے ملمان مانا جا نائین یوان کی اس واقعہ سے پہلے اس حالت میں وفات ہوجاتی تو انہیں کیسے مسلمان مانا جا تا! لیکن یوائی مورت ہے جو میں نے آپ کے سامنے رکھ دی۔

 <sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب العلم باب من خص بالعلم قومًا دون قوم کراهیة ان لا یفهموا\_ وصحیح مسلم کتاب الایمان باب الدلیل علی ان من مات علی التوحید دخل الجنة قطعًا\_

## اسلام' ایمان اوراحسان<sup>(۳)</sup> ۲۲ جون ۲۰۰۶ء کا خطاب جمعه

نطبهٔ مسنونه کے بعد:

أَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّجِيُمِ

وَالْعَصْرِةِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِةً إِلَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَتَوَاصُوْا بِالْحَقِّ ةُوتَوَاصُوْا بِالصَّبْرِةَ (العصر)

قَالَتِ الْاَعْرَابُ اَمَنَا اللَّهُ تَكُو تُؤْمِنُواْ وَلَكِنْ قُوْلُوَا اَسْلَهُنَا وَلَتَا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِى قُلُوْمِكُمْ الرَانُ تُطِيْعُوا الله وَرَسُولُهُ لَا يَكِثَكُمْ مِّنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا الِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ (الحُحُرات)

''حدیثِ جریل''کے مطالعہ کے دوران گرشتہ نشست میں اقرار باللّسان نصدیق بالقلب اورا عمالِ صالحہ کے ممالعہ کے دوران گرشتہ نشست میں اقرار باللّم لازم و بالقلب اورا عمالِ صالحہ کے ممن میں بھی گفتگو ہوئی تھی کہ آیا یہ تیوں چیزیں باہم لازم و ملزوم ہیں یانہیں۔ میں نے عرض کیا تھا کہ ہمارے ہاں اس بارے میں بہت زیادہ کلای بحثیں ہوئی ہیں اور مختلف نقطہ ہائے نظراور گروہ سامنے آئے ہیں۔ ان میں سے ایک طبقہ 'کرامیہ' کا تھا۔ اگر چہ بیفر قد اب معدوم ہو چکا ہے اور اس نام سے اس کا کوئی وجو ذہیں ہے 'کین مسلمانوں کے جہلاء کی اکثریت کا خیال یہی ہے جو کرامیہ کا موقف تھا'کہ ایمان بس اقرار باللسان پر موقوف ہے' اگر بچھا چھے عمل بھی ہوجا نیں تو ٹھیک ہے ور نہ صرف اقرار باللسان ہی نجات کے لیے کافی ہے' عمل کا اس سے کوئی تعلق نہیں ہے اور نہ ہی تقد یقی بالقلب ضروری ہے۔ اور یہ کہ اقرار باللسان کے ساتھ اگر کو و ہمالہ کے برابر بھی گناہ ہوں تو وہ بھی کوئی نقصان نہیں پہنچا سے ۔ کرامیہ کا موقف پورے مجموعہ احادیث کو چھوڑ کرصرف ایک حدیث پر بنی ہے جو بخاری شریف میں حضرت ابوذر رہائی ہے مروی ہے اور ان کے موقف کو بظا ہر حضرت انس ہائی ہے موری حدیث بوگ سے بھی تقویت ماتی ہی جو اور ان کے موقف کو بظا ہر حضرت انس ہائی ہے سے اور ان کے موقف کو بظا ہر حضرت انس ہائی ہی سے جو بخاری شریف میں حضرت ابوذر رہائی ہے جو بخاری شریف میں حضرت ابوذر رہائی ہو یہ بھی تقویت ماتی

و اربعین نَوَوی کی محدید 73 محدید خطابات جمع کمدی

ہے۔ پیچیلی نشست میں یہ دونوں احادیث تفصیل سے بیان ہو پیکی ہیں۔اب ظاہر بات ہے کہ ہم صرف ایک حدیث سے پورا شغباط نہیں کر سکتے' بلکہ باقی سینکڑوں احادیث بھی پیش نظرر کھنی ہوں گی جن میں ایمان کے ساتھ عملِ صالح کو بھی نجات کے لیے لازم قرار دیا گیا ہے۔آ غازِ خطاب میں سورۃ العصر کی تلاوت کی گئی۔اس کا ترجمہ ہے:

''زمانے کی قتم! یقینا انسان خمارے میں ہے۔ سوائے اُن لوگوں کے جو ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کیے اور آپس میں حق بات کی تاکید کی اور ایک دوسرے کو صبر کی تلقین کی ۔''

اس اعتبار سے صرف اس ایک حدیث کی بنیاد پر کوئی موقف قائم کرلیناغلط ہے۔ اس ایک حدیث سے استدلال کر لینے سے تو تصدیق بالقلب اور اعمالِ صالحت کو کیا ایمان بالرسالت بھی ثابت نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ اس میں تو رسول اللّٰمُ فَالْمِیْمُ کے میدالفاظ تقل ہوئے ہیں:

مجھی ثابت نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ اس میں تو رسول اللّٰمُ فَالْمُیْمُ کے میدالفاظ تقل ہوئے ہیں:

مجھی ثابت نہیں ہوتا۔ اس ایمان میں تو رسول اللّٰمُ فَالَیْمُ کے میدالفاظ تقل ہوئے ہیں:

((مَا مِنْ عَبُدٍ قَالَ لَا اِللهَ اِللهَ اللهُ ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ اِلاَّ دَخَلَ الْجَنَّةَ))

"كُونَ مُخْصُ اليانبيس ہے جو كہے لا اِلله اِلله الله ' كھراس پراس كى موت واقع موات عمر به كه وہ جنت ميں داخل ہوگا۔"

اب بیہاں تو صرف تو حید ہے' رسالت کا اقر اربھی نہیں اور باقی ایمانیات یعنی آخرت' ملائکہ کتابوں اور انبیاء ﷺ پر ایمان بھی سرے سے زیر بحث نہیں آئے۔اس لیے اس ایک حدیث ہی کو اپنی گفتگو اور نتائج کا مبنی یا مدار بنا لینا غلط ہے۔ البتہ حضرت انس ڈیاٹیز سے جو حدیث نبوی مروی ہے اس میں رسالت کا اقر اربھی ہے اور اس کے الفاظ میں ہمہ گیریت بھی ہے۔رسول اللہ مُناٹیٹی منے مفرت معافر ڈیاٹیز سے فر مایا:

((مَا مِنْ اَحَدٍ يَشْهَدُ اَنْ لَا اِلْهَ اِلَّا اللَّهُ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللَّهِ صِدُقًا مِنْ قَلْبِهِ اِلَّا حَرَّمَهُ اللَّهُ عَلَى النَّارِ))

'' جو شخص بھی اپنے ول کی گہراً کی اور صدافت سے یہ گواہی دے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد (مُثَلِّ ثَنِیْمُ) اللہ کے رسول ہیں تو اللہ تعالیٰ اس پر جہنم کی آ گ کوحرام کردے گا۔''

اس حدیث میں ایک تو رسالت کا اقرار بھی ہے اور دوسرے''صِدُقًا مِنْ قَلْبِہ'' کے

و اربعین نُووی کم حدید و 74 سی در خطابات بعد کمی الفاظ میں تو معانی کا ایک جہان پوشیدہ ہے گویا ایک قیامت مضمر ہے۔ اس لیے کہ کوئی الفاظ میں تو معانی کا ایک جہان پوشیدہ ہے تکالے گا توعمل بھی تو اُس کے مطابق کر سے گا۔ اگر اللہ تعالی کو' صِدْفًا مِنْ قَلْبِه'' (سیچ دل سے) مانے گا تو اس کے احکام پر بھی تو گا۔ اس طرح اگر سیچ دل سے اور پختہ ارادے کے ساتھ حضرت مجمد مَثَا اللّٰهِ مُنْ کَا قرار کرے گا تو آپ مَثَالِثُونِمُ کی پیروی بھی تو کرے گا۔ البتہ صرف حضرت ابوذر وَاللّٰهُ کَا قرار کرے گا تو آپ مَثَالِثُونِمُ کی پیروی بھی تو کرے گا۔ البتہ صرف حضرت ابوذر وَاللّٰهُ اللّٰهِ مَارے استدلال کی بنیاد نہیں بن عتی۔

ووسراطبقہ 'اشاعرہ' کا ہے جن کے نزدیک ایمان اور نجات کے لیے زبان سے اقرار لازم نہیں ہے' صرف دل کی گواہی کا فی ہے۔ اس ضمن میں مکیں نے آلِ فرعون کے مؤمن کی مثال دی تھی جن کے بارے میں قرآن میں آیا ہے: ﴿ یَکُشُمُ اِیْمَانَهُ ﴾ المحومن کی مثال دی تھی جن کے بارے میں قرآن میں آیا ہے: ﴿ یَکُشُمُ اِیْمَانَهُ ﴾ (المحومن ۲۸) ''وہ (ایک خاص وقت تک ) اپنے ایمان کو چھپائے ہوئے تھے' لیکن جب وقت کے فرعون نے ور بار میں قرار داد (resolution) پیش کی: ﴿ ذُرُونِی آفُینُ اَفْیَلُ مُوسِلی ﴾ (المحومن: ۲۸) '' ججھے اب اجازت دوموی (علیشا) کوتل کرنے کی' تو اُس وقت مؤمن آلِ فرعون نے کھڑے ہوگون اور در باریوں کے سامنے اعلانِ حق کیا اور این خصل اور مؤرقر تقریر سے ایساسال با ندھا کہ فرعونِ وقت بے بس ہوگیا۔ اس میں اور ایک امکان کو پیش نظر رکھے! ہوسکتا ہے کہ مؤمن آلِ فرعون نے بالعموم تو اپنے ایمان کو پیش نظر رکھے! ہوسکتا ہے کہ مؤمن آلِ فرعون نے بالعموم تو اپنے ایمان کو مصلحتا خفیہ رکھا ہولیکن حضرت مول علیشا کے دوراز دارانہ انداز میں بتا دیا ہواور انہیں ایک ایکان کو مصلحتا خفیہ رکھا ہولیکن حضرت مول علیشا کے دوراز دارانہ انداز میں بتا دیا ہواور انہیں اس پرگواہ بنالیا ہو! واللہ اعلم بالقواب!

اشاعرہ کے بعد ہمارے ہاں دو طبقے اور ہیں 'یعنی مُر جد اور احناف (احناف سے مراد ہیں امام ابوصنیفہ اور اُن کے بیروکار)۔ ان میں سے مُر جمُد کے نزویک ایمان ''اقرار باللمان' اور' تقیدیق بالقلب' دونوں کے مجموعے کا نام ہے' جبکہ مل کا ایمان اور نجات سے سرے سے کوئی تعلق نہیں۔ گویا یہ اپنے عقیدے کے اعتبار سے کرامیہ کے باس بہنچ گئے ہیں۔ اورا حناف جو پوری دنیا کے اندرایک بردی تعداد میں موجود ہیں' اِن کا موقف بھی یہ ہے کہ ایمان نام ہے تقید بق بالقلب اورا قرار باللمان کا' اور' 'عمل' 'ایک

علیدہ چیز ہے ایک الگ کیٹیگری ہے جس کا ایمان سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ میں « علیحدہ' کا لفظ اس لیے استعال کر رہا ہوں کہ ان کے نز دیکے عمل کا تعلق ایمان سے تو نہیں ہے البتہ نجات کے ساتھ اس کا ایک تعلق ہے۔ اس بنیاد پر مُرجمُه اور احناف کے موقف میں بڑا بنیادی فرق واقع ہو جاتا ہے۔احناف کے نز دیک اگر کسی کے دل میں ایمان تھااوراس نے دنیا میں زبان ہے اس کا اقرار بھی کیا' اس شخص کے اعمال کا جب وزن کیا جائے گا اور اس کی نیکیوں کا بلڑا گنا ہوں سے بھاری نکلے گا تو ایسا شخص سیدھا جنت میں جائے گا۔لیکن اگرتصدیق بھی تھی اور اقر اربھی تھالیکن اعمال میں گناہوں کا بلڑا نیکیوں سے بھاری ہوا تو وہ جہنم میں جائے گا'لیکن اپنے گنا ہوں کے بقدر سزا پا کراپنے امیمان کی بدولت جواُس کے دل میں تھا' وہاں سے نکال لیا جائے گا اور جنت میں داخل کر دیا جائے گا۔ان کے نز دیک عمل کاتعلق نجات سے تو ہے کیکن بیا بمان کا حصہ نہیں ہے۔ ان کے علاوہ ہمارے ہاں حیار گروہ ایسے ہیں جن کے نزدیک ایمان تین چیزوں ''اقرارٌ بالليان' تصديقٌ بالقلب اورعملِ صالح'' كالمجموعه ہے۔ گویاان کے نز دیکے عمل صالح بھی ایمان کا جزوہے۔ان میں سب سے نمایاں تو سیدالمحد ثین امام بخاریؓ ہیں'

اور با في ائمة ثلاثه بين يعني امام ما لك أمام شافعي اورامام احمد بن حنبل مِيسَيْرِ - چنانچه ائمهُ اربعہ میں ہے بھی تین اِس رائے کے قائل ہیں کیملِ صالح ایمان کا جزوہے۔

اس اعتبار ہے دیگرگروہ معتزلهٔ شیعه اورخوارج ہیں۔خوارج کہتے ہیں که گناہ کبیرہ سے انسان ایمان اور اسلام دونوں سے نکل جاتا ہے ٰلبٰذا مرتد قراریا تا ہے۔اب اس کا مال اوربیوی بچے مال غنیمت ہیں۔خوارج کے کفر پرتو اُمت کا اتفاق ہے کہ بیلوگ دائر ہَ اسلام سے خارج ہیں۔معتزلہ اور شیعہ ان کے آس پاس ہیں۔معتزلہ کے نز دیک گناہ كبيره كى بنياد برايك انسان ايمان ہے بھى نكل جاتا ہے اور اسلام ہے بھى كين كافرنبيں ہوتا'لہذاوہ مرتد شارنہیں ہوگا۔وہ مباح الدّم اور مباح المال نہیں ہوگا۔اس حوالے سے ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب کوئی شخص ایمان ہے بھی نکل گیا اور اسلام ہے بھی نکل گیا تو پھراس کا مقام کہاں ہے؟ اس لیے کہ اسلام اور کفر کے درمیان کوئی بفر (buffer)

زون تو ہے نہیں! کفراور اسلام کی سرحدیں تو ملی ہوئی ہیں۔کوئی شخص یا تو إدھر ہے یا اُدھر۔تو اس اعتبار سے معتز لہ کا موقف مبہم بھی ہے غیر معقول بھی ہے اور غیر منطقی بھی ۔ البعة شیعہ کہتے ہیں کہ ایساشخص پھر منافق ہے۔لیکن منافق بھی قانونی طور پر تو مسلمان ہوتا ہے۔تو گویا معتز لہ اور اہلِ تشتیع کا موقف ایک دوسرے کے بہت قریب ہے۔

اس ضمن میں امام المحدّثین امام بخاریؒ اور ائمہُ خلاشہ کا موقف میہ ہے کہ اگر چہ
ایمان اور عمل صالح لازم وملزوم ہیں اور عمل صالح ایمان کا جزوہ ہے کین گناہ کیرہ سے
کوئی شخص ندایمان سے نکلتا ہے اور نداسلام سے نکلتا ہے 'البتہ وقتی طور پر جبکہ وہ گناہ کررہا
ہوتا ہے 'ایمان اس کے ول سے نکل کراس کے اُوپر منڈلا تار ہتا ہے اور جب وہ گناہ سے
فارغ ہوتا ہے توایمان پھرواپس آ جا تا ہے۔

اب میں صرف اہل سنّت تک اپنی بات کو محدود رکھنا چاہتا ہوں'اس لیے کہ مُرجئہ' معتز لیہ'اشاعرہ اور کرامیہ تو اَب ہمارے ہاں موجود نہیں ہیں'ان کے بارے میں بات کرنے کی ضرورت نہیں۔اہل تشخیج اگر چہموجود ہیں'لیکن ان کے بارے میں مَیں زیادہ بات نہیں کرنا چاہتا۔

ہمارے ہاں اہل سنت کے دوہ ی طبقے ہیں' یعنی احناف اور اہلی حدیث۔ اہلی حدیث کے نزدیک سب سے بوی ججت اور سب سے بوی دلیل امام بخاریؒ ہیں اور احناف کے نزدیک سب سے بوی دلیل امام الفقہاء امام ابوحنیفُہؒ ہیں' اگر چدفقہ حنی امام ابوحنیفُہؒ کے کچھ فقاویٰ کے علاوہ زیادہ تر اُن کے دوشاگر دوں قاضی ابویوسف اور امام محمد رحمہما الله کے فقاویٰ یہ مشتمل ہے۔

احناف اوراہل حدیث کے الگ الگ موقف سامنے آنے کے بعد اِن کے اندر تطبیق کیا ہوگئ ہے۔ اس تطبیق کے ذریعے میہ عقدہ تطبیق کیا ہوگئ ہے۔ اس تطبیق کے ذریعے میہ عقدہ (dilemma) حل ہوجا تا ہے۔ امام ابوصنیفہ کا جوموقف ہے کہ ایمان تصدیق بالقلب اور شہادت یا قرار کا نام ہے تو دنیا میں تو '' تصدیق بالقلب'' کی توثیق (verification) ہو بی نہیں سکتی ۔ لہٰذا اِس موقف کی رو سے دنیا کی حد تک ایمان گویا صرف اقرار پر مبنی

ہے۔ اورامام ابوصنیفہ کا یہ موتف بھی بہت واضح ہے کہ گناہ کیرہ کے ارتکاب سے بھی کوئی شخص نہ اسلام سے نکاتا ہے نہ ایمان سے بلکہ وہ مسلمان ہی رہتا ہے۔ ان کے نزدیک جہاں تک نفسِ تقدیق کا تعلق ہے تو اس میں نہ اضافہ ہوتا ہے اور نہ کی ہوتی ہے نزدیک جہاں تک نفسِ تقدیق کا تعلق ہے تو اس میں نہ اضافہ ہوتا ہے اور شدت ہے اس میں بلکہ یہ جامد حیثیت میں برقر اررہتی ہے کیکن ایمان میں جوحدت اور شدت ہے اس میں کی یا بیشی ہو سکتی ہے۔ چنا نچہ اس حوالے سے امام ابوصنیفہ کا موقف عام طور پر اِن الفاظ میں بیان کیا جاتا ہے: اللایمان گؤل کو کو گئا کہ وقف ہے: اللایمان قول کو عَمَل ہے جو نہ گھٹتا ہے نہ بڑھتا ہے '۔ جبکہ امام بخاری کا موقف ہے: اللایمان قول و عَمَل یوزید کہ و یہ کہ می ہے اور بڑھتا ہی ہے اور بڑھتا ہی ہے اور بڑھتا ہم ہوتے ہیں جو قابلِ تطبیق (reconcilable) ہیں ہی نہیں۔ لیکن میرے نزدیک یہ موتے ہیں جو تا ہی صد فیصد درست ہیں۔ آ ہے جران ہور ہے ہوں گے کہ یہ دونوں موقف صد وونوں ہی صد فیصد درست ہیں۔ آ ہے جران ہور ہے ہوں گے کہ یہ دونوں موقف صد فیصد درست کیے ہو سکتے ہیں جبکہ ان کا کل اور مقام ہی جدا ہے!

حقیقت یہ ہے کہ امام ابوصنی نی فقیہہ ہیں۔ وہ ایمان کے قانونی پہلوپر بات کررہے ہیں جس کی بنیاد پرکوئی شخص دنیا ہیں مسلمان شمجھا جاتا ہے۔ سورۃ النساء کی آیت ۹۳ کے حوالے سے یہ بات بیان ہو چک ہے کہ میدانِ جنگ میں بھی اگر کوئی شخص اپنے اسلام کا افرار کرے تو آپ آسے بینہیں کہہ سکتے کہ 'کست موفینا'' (تم مؤمن نہیں ہو)' اس لیے کہ دنیا میں اسلام کی بنیا دا قرار ہے۔ اس حوالے سے گزشتہ نشست میں حضرت اسامہ بین زید بھی کا واقعہ بیان ہو چکا ہے کہ ایک کا فرسے اُن کا دوبدو مقابلہ ہور ہاتھا' وہ کا فر آپ کی تلوار کی مین زدمیں تھا کہ اُس نے کلمۂ شہادت پڑھ لیا۔ حضرت اسامہ نے سمجھا کہ بیتو کلمۂ شہادت پڑھ کرم ہا ہے' لہذا آپ نے نے تلوار چلا کر ایس کی گردن اڑا دی۔ اس پررسول اللّٰہ کا فیائی نے سرزنش فرمائی کہ اے اسامہ! قیامت کے دن کیا کرو گا ہے۔ اس می گردن اڑا دی۔ اس پررسول اللّٰہ کا فیائی سرزنش فرمائی کہ اے اسامہ! قیامت کے دن کیا کرو گا ہے۔ کہ اُن استغا شہ لے کرآ ہے گا؟

اس اعتبار سے حضرت امام ابوصیفهٔ اور دیگر فقهاء کے نز دیک نماز' روز ہ' حج اور

ور اربعین نؤوی کرم می در 78 می می خطابات جمد کهی

ز کو ق 'جواسلام کے ارکان ہیں اور چوٹی کے اعمال ہیں' ان پڑعمل نہ کرنے کی بنیاد پر بھی کوئی شخص کا فرنہیں ہوتا' البتہ ان میں ہے کسی کا انکار کردے گاتو کا فرہوجائے گا۔ مختلف فقہاء کے نزدیک اگر کوئی شخص نماز نہیں پڑھتا تو تعزیر کے طور پر اسے جسمانی سزا دی جائے گی' اسے قید کیا جائے گا اور اسے تو بہ پر مجبور کیا جائے گا۔ بعض فقہاء کا موقف ہے کہا ہے قبل بھی کیا جاسکتا ہے' اس لیے کہا یک حدیث میں الفاظ آئے ہیں:

((بَیْنَ الرَّجُلِ وَبَیْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفُرِ تَرُكُ الصَّلَاقِ)(۱)
"بندے اور کفروشرک کے مابین نماز کامعاملہ حائل ہے۔"

لیکن بیل کرنا بھی تعزیراً ہوگا' مرتد سمجھتے ہوئے نہیں۔ جیسے شادی شدہ زانی پر حد جاری کر کے اسے رقم کے ذریعے قل تو کیا جائے گا'لیکن اسے مرتد سمجھتے ہوئے نہیں۔ چنانچہ بالعموم عمل کی بنیاد پر تکفیر نہیں ہوگی' البتہ بعض اعمال ایسے ہیں جن کے ارتکاب سے تکفیر ہوجائے گی' جیسے کوئی ھنحص شرکے جلی کا مرتکب ہور ہائے مثلاً کسی بنت کو تجدہ کرر ہائے تو وہ کا فریے۔

احناف کا جویہ موقف ہے کہ ایمان ایک جامد حالت میں ہے جونہ گفتا ہے نہ بڑھتا ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ اسمام کی بنیاد پریا قانونی ایمان کی بنیاد پرد نیا میں ایک شخص کو جوقانونی مرتبہ (legal status) حاصل ہوتا ہے اس میں نہ اضافہ ہوتا ہے نہ کی ہوتی ہے۔ نیک اعمال ہے کسی مسلمان کا مرتبہ او نچانہیں ہوتا اور بُرے اعمال ہے نیچانہیں ہوتا کوئی مسلمان اللہ کے ہاں تو اپنے فتق و فجور کی سزایا ہے گا 'لیکن دنیا میں اس کا مرتبہ (status) برقرار رہے گا۔ قانونی اور دستوری سطح پرسب مسلمان برابر ہیں۔ امام ابوضیفہ رئے ہیں کا بہت عالی مرتبت اور بہت اہم قول ہے کہ: الکھ مُسلم مُحقق لِکُلِّ مُسلم اللہ کے برابر ہے'۔ اس کے لیے میں ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ ایک شخص کے دو بیٹے مسلمان کے برابر ہے'۔ اس کے لیے میں ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ ایک شخص کے دو بیٹے ہیں۔ ان میں سے ایک مؤمن اور مقی ہے' تبجد گرزار ہے' شریعت کی پابندی کرتا ہے' جبکہ دوسرا میں۔ واس تو فاجر ہے' وہ یا تو نماز پڑھتا ہی نہیں یا بھی بھار پڑھ لیتا ہے' اور بھی بھی شراب بھی بی

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم عناب الايمان باب بيان اطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة للمرق كل من الله الصلاة للمرق كل المرابع القاط بين: ((بَيْنَ الْكُفُرِ وَالْإِيْمَانِ تَرَكُ الصَّلَاةِ))

و اربعین نؤوی کم می در 79 می در خطابات جمع کاری

لیتا ہے۔ اب باپ کے فوت ہونے پر جب وراثت تقسیم ہوگی تو کیام قی کوزیادہ اور فاس و فاجر کو کم حصّہ طے گا؟ نہیں' بلکہ برابر برابر طے گا۔ اس لیے کہ ایک مسلمان کا قانونی مرتبہ (legal status) ایک جامد چیز ہے'جس میں نہ کوئی اضافہ کمکن ہے اور نہ کوئی کی ﷺ

ت ج کے دَور میں ایک بڑا اہم مسئلہ بیہ ہے کہ اگر اسلامی ریاست قائم ہوجائے' اور الله كرے كه اليا ہؤ تو اس كے سربراہ كا انتخاب كس طريقے سے ہوگا؟ اس كے ليے مشاورت کا کیا نظام ہوگا؟ اگر انتخابات کا طریقہ اختیار کیا جائے تو رائے دہی کاحق سس کو حاصل ہوگا؟ خلافت راشدہ کے دَور میں تو چونکہ قبائلی معاشرہ تھا لہذا سربراہِ ریاست کے انتخاب کے لیے قبیلوں کے سر دارمل بیٹے کر جومشورہ کر لیتے تھے وہی کا فی ہوتا تھا۔لیکن اب قبائلی معاشرہ نہیں ہے'اور خلیفہ وقت یا سربراہِ ریاست کا انتخاب بھی ضروری ہے'اس لیے کہ وہ آ سان ہے تو نازل نہیں ہوگا اور نہ ہی کوئی نبی یارسول ہوگا' لہٰذااس کے لیے انتخاب کا کوئی نہ کوئی طریقہ ایجاد کرنا پڑے گا۔ تواب مسئلہ یہ ہے کہ اس کے انتخاب کاحق صرف متقیوں کو ہوگا یا اس میں فاسق و فاجرمسلمان بھی رائے دے سکتے ہیں؟ لوگوں کے ذہنوں میں اس طرح کا تصور ہے کہ شاید مجدوں میں رجسر کھول دیے جا کیں گے اور پنج وقتہ نماز کی حاضری لی جائے گی' اور جونماز ی ہوگا اس کو ووٹ کاحق دار سمجھا جائے گا۔ لیکن ایس بات نہیں ہے۔ قانونی اور دستوری حقوق Legal and) (constitutional rights میں متقی اور فاسق مسلمان بالکل برابر ہیں۔جیسے فزیالوجی کا ایک قاعدہ 'All or none law' ' کہلا تاہے۔ یعنی کوئی چیز ہوگی تو پوری ہوگی اور نہیں ہوگی تو بالکل نہیں ہوگی کی بیشی والی بات نہیں ہوگی ۔ای طرح کوئی مخص اسلام کے دائرے میں ہے تو اسے سارے قانونی حقوق حاصل ہیں اورا گر دائر ہ اسلام میں نہیں ہے تواس کے سارے حقوق ختم ہیں۔ جو بھی اسلام کی سرحدے باہر نکلاوہ کا فراور مرتد ہوا' اب أس كےملمان كى حيثيت سے حقوق ختم ہو گئے۔اس كے نكاح ميں اگركوئي مسلمان

ا من موضوع پراللہ تعالی نے مجھے الحمد بلد شرح صدرعطافر مایا ہے اور''حقیقت ایمان' نامی کتاب میں اس ضمن میں مفصل مباحث منبطِ تحریر میں آ چکے ہیں۔

ور اربعین نووی محد 80 محد می خطابت جمد کهی

خاتون ہے تو اُس سے نکاح فنخ ہوگیا'اب وہ مسلمان باپ کی ورا ثت میں سے حصہ نہیں پاسکتا۔ توامام ابوحنیفُہ کا موقف قانونی ایمان کے حوالے سے ہے۔

ب ہم امام بخاریؒ کے موقف کی طرف آتے ہیں۔ امام بخاریؒ کا موقف حقیق ایمان یا بالفاظِ دیگر یقین قلبی والے ایمان کی بنیاد پر ہے۔ یہ بڑی منطق سی بات ہے کہ انسان کاعمل اِس یقین قلبی والے ایمان کے خود بخو د تابع ہو جاتا ہے۔ اس لیے کہ وہ یقین ہی کیا ہوا جس کے تابع عمل نہ ہو! یقین تو بہت دور کی بات ہے اگر کسی بات پر گمانِ عقین ہی کیا ہوا جس کے تابع عمل نہ ہو! یقین تو بہت دور کی بات ہے اگر کسی بات پر گمانِ غالب بھی ہوتا ہے۔ مثلاً سب کو معلوم ہے عالب بھی ہوتا ہے۔ مثلاً سب کو معلوم ہے کہ ہرسانپ زہر یلا نہیں ہوتا۔ ہمارے ہاں چو ہا خورسانپ مشہور ہے جو چوہوں کو تلاش کرکے ہڑپ کرجاتا ہے اور وہ انسانوں کو نہیں کافل اور اگر کا بھی لیو اُس میں زہر نہیں ہوتے۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت ہے سانپ ہوتے ہیں جو زہر میلے نہیں ہوتے۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت سے سانپ ہوتے ہیں جو زہر میلے نہیں ہوتے۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت ہو تھنے کی کوشش کرتا ہے محض اس گمان کی بنیاد پر کہشا یہ بید نہر بلا ہو۔ چنانچہ بیا یک منطق ہی بات ہے کہ انسان کاعمل اس کے ایمان کے ماتھ خود بخو دتا بع ہوجاتا ہے۔ قرآن مجید میں جہاں بھی ایمان کا ذکر آیا ہے اس کے ساتھ عمل کاذکر بھی لاز ماہوا ہے۔ جیسے سورۃ العصر کے الفاظِ مبار کہ ہیں:

'' زمانے کی قتم! یقیناً انسان خسارے میں ہے۔مگر وہ لوگ جوابمان لائے اور انہوں نے نیک اعمال کیےاور آپس میں حق بات کی تا کید کی اور صبر کی تلقین کی۔'' اسی طرح سورۃ التّین کے الفاظِ مبار کہ ہیں:

﴿ وَالتِّيْنِ وَالزَّيْتُوْنِ ۞ وَطُوْرِ سِيْنِيْنَ۞ وَلهٰذَا الْبَلَدِ الْاَمِيْنِ۞ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِئْ اَحْسَنِ تَقُوِيْمٍ۞ ثُمَّ رَدَدُنْهُ اَسْفَلَ سَلْفِلِيْنَ۞ إِلَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا وَعَيِمِلُوا الصَّلِحُتِ فَلَهُمْ اَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُوْنٍ۞ ﴾

''قتم ہے انجیراورزیون کی'اورطور سینا کی'اور اِس پُر امن شہر ( مَلَه مکرمه ) کی'

و اربعین نَوَوی کی محد 18 محد محد فطابات جمد کمی

تحقیق ہم نے انسان کو بہترین ساخت پر پیدا کیا' پھر ہم نے اسے الٹا پھیر کر سب نیچوں سے نیچا کر دیا' سوائے ان لوگوں کے جوایمان لائے اور نیک عمل کرتے رہے' تو اُن کے لیے بھی ختم نہ ہونے والاا جرہے''

تواس اعتبارے عملِ صالح حقیقی ایمان یا بالفاظِ دیگریقینِ قلبی والے ایمان کا جزوِلا یفک ہے۔ یہ امام بخاری کا موقف ہے اور یہ بھی صد فیصد درست ہے۔ اور یہ یقینِ قلبی والا ایمان جیسا کہ میں بتا چکا ہوں جا مزہیں ہوتا 'بلکہ گھٹتا بھی ہے اور بڑھتا بھی ہے اور اعمالِ ستید کی بنا پر اِس کی نفی بھی ہوتی ہے۔ بے شار احادیث ایسی ہیں جن میں بتایا گیا ہے کہ فلاں گناہ کرو گے تو ایمان کی نفی ہوجائے گی۔ جیسے یہ حدیثِ نبوی پہلے بھی بیان ہوچکی ہے:

((لَا يَزُنِى الزَّانِي حِيْنَ يَزُنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَسْرِقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَسْرِقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ )) يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ) كَنْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ )) \* د كُونَى زانى حالتِ ايمان مِن زانهي كرتا كوئى چور حالتِ ايمان مِن چورى نهي كرتا اورنه ى كوئى شرابى حالتِ ايمان مِن شراب پيتا ہے۔ '

اگرکوئی محض زنا کررہا ہے یا چوری کررہا ہے یا شراب پی رہا ہے تو اُس کے ایمان کی کیا قدرو قیمت رہ جاتی ہے؟ آم کے درخت پراگرآم نہیں لگتے تو کیا فائدہ اُس درخت کا؟ اسے تو کا ط کراُس کی کنڑی جلا ہی جائے گی۔ وہ ایمان تو پھر دھیلے کا بھی نہیں ہے جس میں عملِ صالح کے برگ و بارنہ لگے ہوں 'بلکہ گناہ ہی گناہ ہوں! اس حدیث میں تو بڑے گناہوں زنا' سرقہ اورشراب خوری کا ذکر ہے کیکن ایک حدیث میں تو ایک معمولی کی جفتی پر بھی ایمان کی نئی ہو جگی ہے کہ ایک موقع پر رسول اللہ کا ٹیڈی نے ارشاد فرمایا:

((وَ اللّٰهِ لَا يُوٹُومِنُ وَ اللّٰهِ لَا يُوٹُومِنُ وَ اللّٰهِ لَا يُوٹُومِنُ) '' اللہ کی شم وہ محض مومن نہیں اللہ کی شم وہ محض مومن نہیں اللہ کی مومن نہیں اللہ کی مومن نہیں اللہ کہ کون ہے وہ بد بخت انسان جس کے بارے میں یہ بات کہی جا رہی ہے! انہوں نے دریافت کیا: وَمَنْ یَارَسُولَ اللّٰهِ عَلَٰهِ اَلٰهِ عَلَٰهُ اِللّٰهِ اللّٰهِ عَلَٰهُ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ کَا کُولُ مَا کَا اللّٰهِ کَا کُلُولُ کُلُولُ کَا کُلُولُ کُلُمُنُ جَارُہُ ہُولَالِیَا کُلُولُ کُل

ور اربعین نؤوی معرد عدی و در العین نؤوی معرف خطابات جمع کمی ذ کرنہیں فرمایا' بلکمحض بدخلقی پرتین باراللہ عزّ وجل کی شم کھا کرکہا کہ ایسا شخص مؤمن نہیں ہے۔ هارے فقہاء اِس حدیث کا ترجمہ اِن الفاظ میں کرتے ہیں: ''الله کی شم' اُس شخص کا ایمان كامل نہيں ہے....'اس ليے كه مطلقاً ايمان كي فني سے امام ابوصنيفَةٌ كے موقف كي نفي ہوجاتي ہے۔لیکن آپ سوچنے کہاس حدیث میں جوزور ہےاس مفہوم سے اس کا تو دھیلہ ہوجاتا ہے!اس لیے کہا بمان کامل تو کسی کسی کونصیب ہوتا ہے۔ اِس حدیث کےالفاظ میں وہ زور بے کہ آ دمی کانپ جاتا ہے کیکن اس ترجے ہے اس کا اصل مقصد ختم ہوجا تا ہے۔لہذا اسے اس کی حالت پر برقر ارر کھیے کہ ایسا محض مؤمن نہیں ہے اس کے دل میں ایمان نہیں ہے۔ البنة ايباشخص كافر بهي نهين ہے كه اب مرتد قراريا كرواجب القتل ہو گيا ہؤ بلكه وہ قانونی طور پر مسلمان ہی ہے کیونکہ وہ زبان ہے اپنے اسلام کا اقرار کرر ہاہے۔ یہ تو خوارج معتزله اور اہل تشیع وغیرہ کاعقیدہ ہے کہ گناہ ہےانسان ایمان اوراسلام دونوں ہے نکل جا تا ہے۔ یہ جومیں نے بتایا کہ اعمال کی بنیاد پر ایمانِ حقیق کے اندر کمی بیشی ہوتی رہتی ہے اوربعض اوقات اس کی نفی بھی ہو جاتی ہے' تو اس شمن میں مَیں قر آن مجید کے تین حوالے پیش کرر ہاہوں ۔غزوہ اُحزاب کا نقشہ ذراذ ہن میں لائیے۔ یہ بڑاسٹکین وقت تھا۔ بارہ ہزار کالشکر مدینے کوگھیرے ہوئے تھا۔ایک طرف تو خیر'' حرّات' تھے جہاں نہ گھوڑ اچل سكتًا تها نه اونث ُ لهذا بيرست محفوظ تقي ُ ليكن با تي نتيوں اطراف ميں وشمنوں كالشكر تها۔ مسلمانوں پرکٹی کئی دن کا فاقہ تھا۔ یوں سمجھتے کہ مسلمانوں کے ایمان کی آخری درجے میں

آ ز مائش ہوگئی۔نیتجتاً منافقین کا نفاق ان کے دلوں سے نکل کران کی زبانوں پر آ گیا۔ سورة الاحزاب ميں ان كے الفاظ نقل ہوئے ہيں:

﴿ وَإِذْ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِيْنَ فِى قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ

إِلَّا غُرُوْرًا ﴿}

''اور (یا دکرووہ وقت) جب منافقین اور وہ سب لوگ جن کے دلوں میں روگ تھا (صاف صاف) کہہ رہے تھے کہ اللہ اور اس کے رسول نے جو وعدے ہم ہے کیے تھے وہ فریب کے سوا کچھ نہ تھے۔''

ہمیں تو اللہ اور اس کے رسول نے سبزیاغ دکھا کر اور جھوٹے وعدے کر کے مروا دیا!

و اربعین نَوَوی کی محمد 83 کا محمد خطابات جمع کمی

(نعوذ بالله) \_الله كے رسول نے تو كہا تھا كہ قيصر و كسرىٰ كے نتزانے تہارے قدموں ميں ہوں گے اور يہاں يہ كچھ ہور ہا ہے! تو جس نفاق كو دہ چھپائے ہوئے تھے وہ ان كى زبانوں پر آگيا۔اس كے برعكس ديكھئے كہ اس كيفيت ميں اللي ايمان كار دعمل كس قدر مختلف تھا۔اس كانقشہ سورة الاحزاب ميں بايں الفاظ كھينچا گيا ہے:

﴿ وَلَمَّا رَا الْمُؤْمِنُونَ الْاَحْزَابَ ۗ قَالُوا هٰذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيْمَانًا وَتَسْلِيْمًا ﴿ (الاحزاب)

''اور جب سے مؤمنوں نے لئنگروں کو دیکھا تو کہا یہی تو ہے جس کا ہم سے وعدہ کیا تھا اللہ اور اس کے رسول کی بات کیا تھا اللہ اور اس کے رسول کی بات بالکل تچی تھی۔اس واقعہ نے ان کے ایمان اور سپر دگی ہی کواور زیادہ بڑھایا۔''

بینی اس آنر مائش سے اہل ایمان کے ایمان میں اضافہ ہو گیا اور اہلِ نفاق کا نفاق ان کی زبانوں پر آگیا۔ اہلِ ایمان کے پیش نظر دراصل وہ آیات تھیں جن میں اللہ تعالیٰ نے مدنی دَور کے شروع میں ہی فرمادیا تھا: مدنی دَور کے شروع میں ہی فرمادیا تھا:

﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمُ بِشَيْءٍ مِّنَ الْحَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَقُصٍ مِّنَ الْأَمُوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرُاتِ \* وَبَشِّرِ الصِّبِرِيْنَ۞﴾ (البقرة)

"اور (اے مسلمانو! کمر بَمت کس او) ہم لاز ما تنہیں آ زمائیں گے (تنہیں بوے بوے امتحانوں سے گزاریں گے) کسی قدرخوف سے اور بھوک (فقر و فاقہ) سے اور مالوں 'جانوں اور کھلوں کے نقصان سے ۔ اور (اے نبی!) بثارت دے دیجیے (ان آ زمائشوں میں) صبر کرنے والوں کو۔''

آزمائش کا یہی نتیجہ نکاتا ہے کہ کوئی امتحان میں فیل ہوتا ہے اور کوئی پاس ہوتا ہے۔ جیسے عربی کہاوت ہے: إِنَّ فِی الْاِمْتِحَانِ مِیکُومُ الْمَرْءُ اَوْ يُهَامُ ''امتحان کے موقع پر یا تو ہے ہجرتے مدینہ کے موقع پر جب سراقہ بن مالک نے رسول اللہ کا اُلِیْقِیٰ کا تعاقب کیا اور اُن کا گھوڑا بار بارز مین میں دھنیا تو آپ کا اُلِیْمُنے نے ان کو ناطب کر کے کہا تھا:''اے سراقہ! میں کسرٹی کے منگن تمہارے ہاتھوں میں دیکھ رہا ہوں''۔ چنا نچہ دورِ فاروقی ٹیس فتح ایران کے بعد کسرٹی کے زیورات بھی مالِ غنیمت میں آئے اور حضرت عمر فاروق ڈیٹیٹن نے کسرٹی کے کئن حضرت میراقہ ڈیٹیٹن کے ہاتھوں میں بہنا ہے۔

و اربعین نَوْوی کی محمد کلا محمد کلا خطابات جمع کلای

کسی کی عزت افزائی کی جاتی ہے یا اسے ذلیل کیا جاتا ہے۔''

دوسرامقام سورة الانفال كي آيت كريمه:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوْبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ

الِنَّهُ زَادَتُهُمْ إِيْمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ۞﴾

''یقیناً (سیچ) اہلِ ایمان تو وہ لوگ ہیں جن کے دل لرز جاتے ہیں جب (ان کے سامنے )اللّٰہ کا ذکر کیا جاتا ہے'اور جب ان پراللّٰہ کی آیات پڑھی جاتی ہیں تو

ان کے ایمان میں اضافہ ہوجا تا ہے اور وہ اپنے ربّ پر ہی بھروسہ رکھتے ہیں۔''

جب کوئی مسلمان قرآن پڑھتا ہے تواگروہ کج روہیں ہے تواس کے ایمان میں لاز مااضافہ

ہوتا ہے جس کا احساس اسے خود بھی ہور ہا ہوتا ہے۔ اس طرح جب کوئی شخص اہل ایمان کی مجلس میں بیٹھتا ہے تو وہ خودمحسوں کرتا ہے کہ اس کے ایمان میں اِضافہ ہوا ہے۔ اس کے

برعکس جب کو کی شخص غافلین اوراو باش لوگول کی صحبت میں پچھووقت گزار تا ہے تو وہ خودمحسوں مرکب سر میں سے بہتہ میں میں اوراد باش اوراد باش کے ہتہ میں سے میں کا میں میں اور اور اور میں میں سے میں میں سے

کرتا ہے کہ اگراس کے پاس ایمان کی پھھ پونجی تھی تو اب اس میں کی ہوگئ ہے۔ لہذا ثابت ہوتا ہے کہ قبلی ایمان جامد شے نہیں ہے 'یملِ صالح کے ساتھ بڑھتا ہے اور گنا ہوں کے ساتھ

گُنتا ہے اورا گر گناہ انسان کا احاط کر لیں تو یہ تم بھی ہوجاتا ہے۔ جیسے ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ لِمَا لَى مَنْ كَسَبَ سَيِّنَةً وَآ حَاطَتْ بِهِ خَطِيْنَتُهُ فَاُولَيْكَ اَصْحُبُ التَّادِ \*

هُمْ فِيْهَا خُلِدُونَ۞﴾ (البقرة)

'' کیوں نہیں! جس شخص نے (جان بوجھ کر)ایک بڑا گناہ کمایا اوراُس کے گناہ نے اس کاا حاطہ کرلیا تواہیے لوگ جہنمی ہیں'جس میں وہ ہمیشہر ہیں گے۔''

اب یہاں خلود فی النار کا ذکر ہے جو کا فروں کے لیے ہے 'مسلمان کے لیے تو خلود فی النارنہیں ہے۔ جیسے احناف کی رائے ہے کہ اگر ایمان موجود ہے لیکن اعمالِ صالحہ کا پلڑا

التارین ہے۔ بیسے احماف کی رائے ہے لہ اسرایمان مو بود ہے بین اتمالِ صاحد کا پیرَ ا ملکا ہے اور گنا ہوں کا پلزا بھاری ہے تو وہ محف جہنم میں جائے گالیکن اپنے گنا ہوں کے

ہوئے اور کا بران کا ہوا ہوا ہے گا۔ کیکن آیت مذکورہ میں چونکہ ہمیشہ کے لیے جہم

کا ذکر ہے تو ثابت ہوا کہ گنا ہوں سے ایمان گھٹتار ہتا ہے اور جب گناہ کسی کامکمل طور پر احاطہ کرلیں تو ایمان ختم بھی ہوجا تا ہے۔علماء کا ایک بڑا بلیغ قول ہے:الْمَعَاصِميْ بَرِیْدُ و اربعین نؤوی کم محد محد 85 محد محد ظابات جمع کما

الْکُفُوِ ''نافر مانی اور گناہ کفر کی ڈاک ہوتے ہیں'' یعنی انسان جب مسلسل گناہ کیے جاتا ہے تو وہ گناہ اسے کفرتک لے جاتے ہیں۔

تيرامقام سورة التوبة كا بجس من منافقين كانقشه باي الفاظ كمينيا كيا ب : ﴿ وَإِذَا مَا أَنُولَتُ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَّنْ يَتَقُونُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَٰذِهِ إِيْمَانًا ۚ فَامَّا

﴿ وَرَادَا مَا الرِّبُ سُورَهُ عَصِيهُمْ سَ يُسُونُ \* يَسَمُ الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا فَزَادَتُهُمْ اِيْمَانًا وَّهُمْ يَسْتَبْشِرُوْنَ۞﴾

''اور جب کوئی سورت نازل ہوتی ہے تو اِن (منافقین) میں سے کوئی (استہزاء کے طور پر) کہتا ہے تم میں سے کس کا ایمان اِس سورت سے بڑھ گیا ہے؟ پس جو لوگ ایمان لائے اُن کے ایمان میں اس سورت نے (نی الواقع) اضافہ کر دیا اور وہ (اس سے) بہت خوش ہیں۔''

یتی کسی نئی سورت کے اتر نے پر منافقین کے ایمان میں تو کیا اضافہ ہونا تھا جبکہ ان کے اندر ایمان موجود ہی نہیں تھا'کیکن اس سے اہل ایمان کے ایمان میں یقیناً اضافہ ہوتا تھا۔ جسے ارشاد ہوا:

﴿ هُوَ الَّذِي يُنزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ أَيْتٍ، بَيِّنْتٍ لِّيُخْرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمْتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ \* (الحديد: ٩)

'' و و (الله ) ہی تو ہے جوا پے بندے (محمد طُلِیَّیْ اُم ) پر واضح آیات نازل کررہا ہے تا کہ تہمیں تاریکیوں سے نکال کرروثنی میں لے آئے۔''

اب اس حوالے سے ایک حدیثِ نبوگ پیش خدمت ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود طافیٰ فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول مُلیٹی آنے فرمایا:

((مَا مِنْ نَبِتِي بَعَثَهُ اللّٰهُ فِى أُمَّةٍ قَبْلِى اِلَّا كَانَ لَـهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّوْنَ وَاَصْحَابٌ يَأْخُذُوْنَ بِسُنَّتِهِ وَيَقْتَدُوْنَ بِامْرِهِ، ثُمَّ اِنَّهَا تَخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمُ خُلُوْفٌ يَقُوْلُوْنَ مَا لَا يَفْعَلُوْنَ وَيَفْعَلُوْنَ مَا لَا يُوْمَرُوْنَ))

''اللّٰہ تعالیٰ نے مجھ سے پہلے جس اُمت میں بھی کوئی نبی بھیجا تو اُس کے اپیٰ اُمّت میں سے پچھاصحاب اورحواری (مددگار) ہوا کرتے تھے جواپے رسول کی سُنّت کواختیار کر لیتے تھے اور اس کے حکم کی پیروی کرتے تھے۔ پھران کے بعد ایسے نا خلف آتے تھے جو کہتے وہ تھے جوکرتے نہیں تھے اور کرتے وہ تھے جس کا بددرجه بدرجه زوال بمیشه سے چلا آر ہا ہے اور اُمت محر میں بھی ہوا ہے۔ صحابہ کرام اُن اُنڈنے کے بعد تابعین کا دَورآیا'ان کے بعد تبع تابعین کا دَورآیا'جوبہت سنہری اَدوار تھے۔مرورِایام کے بعدیہ ہماراز وال کا دَور ہے۔ ہمارے قول وفعل میں تضاد پیدا ہو چکا ہے اور ہم وہ کچھ کررہے ہیں جس کا ہمیں تھم نہیں ہوا۔ یہ جو بدعات برمنی رسومات ادا ہور ہی ہیں مثلاً میج ہور ہے ہیں ا دسویں بیسویں اور چالیسویں ہورہے ہیں' برسیاں ہورہی ہیں' توبید کیا ہیں؟ یہ س نے بتائی ہیں؟اللہ اوراس کے رسول نے تو پنہیں بتا ئیں نہ صحابۃ نے بتائی ہیں۔ بیعید میلا دالنبیّ جوآج منائی جارہی ہے بین صحابہ نے بھی منائی ہے اور نہ تابعین نے تو ہم بیکہاں سے لے آ ہے؟ بی عیسائیوں کی پیروی ہی تو ہورہی ہے۔ کرسمس ان کے نزد یک حضرت عسلی الیا کا یوم پیدائش ہےاوران کی عیدمیلا دہے تو ہم نے بھی ان کی دیکھادیکھی اپنے نبی حضرت محملًا لٹیٹا کی عیدمیلاً دمنانی شروع کردی۔ جیسے عیسائی کرسمس کے موقع پر کرسمس کارڈ سیجتے ہیں ایسے ہی ہمارےلوگ بھی عیدالفطر کے موقع پر سوسور و پے کاعید کار ڈخرید کر بھیجتے ہیں۔ دین کتابیں خریدنے کے لیے توجیب بند ہوجاتی ہے کیکن تہنیت کے کارڈ بھیجے جارہے ہیں 'سالگرہ کے کارڈ بھیج جارہے ہیں۔ تو ہم نے دین کے احکام ترک کر دیے ہیں 'سنتیں ترک کر دی ہیں' ليكن جس شے كا حكم نهيں ہے وہ كچھ كررہے ہيں۔رسول الله مَالَيْدَا آ كے فرمارہے ہيں: ((فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَيْسَ وَرَاءَ ذٰلِكَ مِنَ الْإِيْمَانِ حَبَّةُ خَرْدَلِ))(١) ''تو جو خض ایسے لوگوں کے خلاف ہاتھ سے (طاقت سے) جہاد کرنے گا وہ مؤمن ہے اور جو مخص ان کے خلاف زبان سے جہاد کرے گا (غلط بات کوغلط کیے گا) وہ بھی مؤمن ہے اور جوشخص اینے دل کے ذریعے سے ان کے خلاف جہاد کرے گا ( دل میں شدید نفرت رکھے گا ) وہ بھی مؤمن ہے۔اوراس کے بعد تو رائی کے دانے کے برابر بھی ایمان نہیں ہے۔'' تو یہاں دیکھنے کہ انسان کے طرزِ عمل کی وجہ سے ایمان کی نفی مطلق ہور ہی ہے۔ اگر کسی

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان كون النهي عن المنكر من الايمان.....

ایمان اور عملِ صالح کے بارے میں دونوں قابل ذکر موقف بھی آپ کے سامنے آ مك اوران من تطبق كي صورت بهي آب كي سامني آگئ - ايك امام ابو حذيفه كاموقف ہے جوامام الفقہاء ہیں' اور بیا بمان کے قانونی پہلو سے متعلق ہے کہ ایمان زبانی اقر اراور دلی تھىدىق كے مجموعے كا نام ہے اور عمل كاس سے كوئى تعلق نہيں ہے ؛ بلكة عمل الگ سے ايك کیٹیگری ہے۔ اور دلی تصدیق کوبھی دنیا میں چونکہ verify نہیں کیا جا سکتا لہذا باتی قول رہ جاتا ہے۔ اور بیموقف صد فی صد درست ہے۔ دوسرا موقف امام المحد ثین امام بخاری اور ائمهٔ ثلاثه لعنی امام مالک امام شافعی اور امام احمد بن حنبل مسلم کا ہے جو حقیقی ایمان ہے متعلق ہے اور بیابھی صد فی صد درست ہے۔ اِن دومسا لک یعنی حنی مسلک اور المحدیث مسلک کی اپنی اپن جگه پر بزی اہمیت ہے۔ یہ بظاہر دوا لگ الگ مسلک ہیں لیکن ان کے مابین ایک مطابقت ہے۔اب علاء کرام کا کام ہے کدان کے مابین تطبیق پیدا کر کے لوگوں کو دکھا ئیں۔ ایک ہی کنویں کا مینڈک بن کر بیٹھ رہنے کے بجائے ہمیں جا ہے کہ دوسروں کے مسالک کا مطالعہ کریں اورغور وفکر کریں کہان کا موقف کس بنیادیر قائم ہے'ان کا استدلال کیا ہے۔اور بیکا معوام تونہیں کر سکتے عوام کوتو اِس مشکل دَ ور میں دو وفت کی روٹی کے لالے پڑے ہوئے ہیں۔ جیسے امام الہندشاہ ولی اللہ دہلوگ کا کہناہے کہ اگر کسی معاشرے میں تقتیم دولت کا نظام غلط ہوتا ہے تو اُس کے نتیج میں وہاں دو طبقے ومر اربعین نووی کرد در 88 کاد می نوان جمع کمی وجود میں آ جاتے ہیں' ایک مترفین (haves) اور دوسرے محرومین (have nots)۔ ا کی طرف ارتکاز دولت ہو جائے گا' دولت کے انبار لگ جا کیں گے۔خود لا ہور ہی میں اس کا مشاہدہ کر کیجیے کہ کروڑوں رویے کا ایک ایک پلاٹ ہے اور پھر عالی شان كوٹھياں بني ہوئي ہيں۔ ڈيفنس' ما ڈل ٹاؤن' گلبرگ دغيرہ ميں آپ کو بيەمنظرنظر آجائے گا۔جبکہ دوسری طرف دیکھئے تو بہت بڑی تعداد میں لوگ خطی خربت سے بھی نیے زندگی گزاررہے ہیں۔انتہائی فقر کا عالم ہے۔ کچے مکان اور جھگیاں ہیں جہاں بارش آتی ہے تو اُن کی قیامت ہوتی ہے سردی گرمی آتی ہے تو قیامت ہوتی ہے۔ تو تقسیم دولت کے غلط نظام سے ہمارے ہاں مذکورہ بالا دوطبقات وجود میں آ چکے ہیں تقسیم دولت کا غلط نظام دو دھاری تلوار ہے۔ جدھر پیسے کا ارتکاز ہوجا تا ہے وہاں عیاشی اور بدمعاشی ہوتی ہۓ دولت کا بے جاا ظہار ہوتا ہے گویا پہشیطان کے چیلے ہیں۔اور جہاں فقرو فاقہ ہوتا ہے تو انسان حیوانوں کی سطح پر آجاتے ہیں جیسے لدو اونٹ یا بار برداری کے جانور موں۔ابان سے کیا تو قع لگائی جاسکتی ہے کہ وہ اللہ ہے لولگا ئیں گے! بقول شاعر: ۔

دنیا نے تیری یاد سے بیگانہ کر دیا تچھ سے بھی دل فریب ہیں غم روزگار کے!

اِن بے چاروں کے لیے پیٹ بھرنا تو کیاجسم و جان کا رشتہ برقر ارر کھنا بھی تقریباً ناممکن ساہوگیا ہے: ((گاد الْفَقُو أَنْ يَّكُونَ ساہوگیا ہے: ((گاد الْفَقُو أَنْ يَّكُونَ مَعْنَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّ

اس اعتبار سے مسلکوں کے مابین باہمی تطبیق پیدا کرنا بہت ضروری اور بہت عظیم کام ہے۔اس سے فرقہ واریت کی شدت کم ہوگی اور تلخی ختم ہوجائے گی۔اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی توفیق عطافر مائے۔آمین!

 <sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الايمان\_ بحواله مشكاة المصابيح كتاب الأداب\_ والسلسلة الضعيفة للالباني: ٤٨٠ و ١٩٠٥\_

و اربعین نووی کی مریدی (89 کردی خطابات جمعہ کا ج

## اسلام' ایمان اوراحسان

۲۹ جون ۷۰۰۷ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونہ کے بعد:

اَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَةَ إِلَى اللهِ وَهُو مُعْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ الْوُثْقَى \* وَمَنْ يَسْلِمْ وَجْهَةَ إِلَى اللهِ وَهُو مُعْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ الْوُثْقَى \* وَمَنْ يَسْلِمْ وَجْهَةً إِلَى اللهِ وَهُو مُعْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ الْوُثْقَى \*

بلى مَنْ ٱسْلَمَ وَجُهَة لِللهِ وَهُو مُحُسِنٌ فَلَةَ أَجُرُة عِنْدَ رَبِّهِ \* وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمْ يَكُونُونَ ﴿ (البقرة)

وَمَنْ أَحْسَنُ دِيْنًا مِّمَّنُ أَسْلَمَ وَجُهَةُ لِللهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَالنَّبُعُ مِلَّةَ النِّهِ مِلْلَةً النِّهِ عَلْمَ وَجُهَةً لِللهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَالنَّبُعُ مِلَّةً النِّهِ عَلَى النِّهِ عَلَى النِّهُ عَلَيْهُ النِّهُ عَلَيْهُ النِّهُ عَلَيْهُ النِّهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى النَّهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِطِي جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوَا إِذَا مَا التَّكُوا وَاللَّهُ التَّوَا وَاللَّهُ التَّوَا وَاللَّهُ التَّوَا وَاللَّهُ التَّوَا وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿ المائدة ) مَيْبُ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿ المائدة )

''حدیثِ جربل'' ہمارے زیر مطالعہ ہا اوراس سے قبل تین نشتوں میں اس پر گفتگو ہو چکی ہے' جن میں ہم نے اس کے اہم ترین جھے کا مطالعہ کرلیا ہے۔ ذرا لپس منظر کو ذہن میں لیے گفتگو ہو چکی ہے' جن میں ہم نے اس کے اہم ترین جھے کا مطالعہ کرلیا ہے۔ ذرا لپس منظر میں تشریف فرما تھے کہ ایک موقع پر رسول الله مُنالِقَیْم صحابہ کرام جی ایک ایک تحص نمو دار ہوا۔ اس کے بال انتہائی سیاہ اور کپڑے میں انتہائی سفید تھے' اس پر سفر کے کوئی آٹار نہیں تھے اور نہ ہی صحابہ کرام جی ایک آس سے کوئی اُس سے داقف تھا۔ بہر حال وہ شخص بڑھتا چلا گیاا ور رسول الله مُنالِقَیٰم کے عین سامنے جاکر بیٹھ گیا' آپ کے گھٹوں سے اپنے گھٹے ملا دیے اور آپ کے زانو وس پر اپنے دونوں ہاتھ رکھ ویے۔ اس شخص نے آپ سے بچھ سوالات کیے جن کے آپ نے جوابات دیے۔ جب وہ شخص روانہ ہوگیا تو رسول الله مُنالِقَیٰم نے حضرت عمر خلائیٰم سے دریافت فرمایا کہ اے عمر!

تھے جو تمہیں تمہارا دین سکھانے آئے تھے۔'' حفرت جريل اليِّل في رسول اكرم تَلْيُنْ اللِّهِ على الله الله الله عَجَمَّدُ أَخْبِرْ نِي عَن الْإِسْلَامِ! ''اے محمد (مَثَلِظُمُ )! مجھے بتائے کہ اسلام کیا ہے''۔ آپ نے جواب دیا تو جريلٌ نے تصديق وتوثق كرتے موئے كہا: صدَفْتُ "آ بِ مَلَا اللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ فَرمايا"۔ انہوں نے دوسرا سوال کیا: فَانْخِبِرْنِیْ عَنِ الْإِیْمَانِ! '' مجھے ایمان کے بارے میں بتائے!''آ پِمُلَا اللَّهُ أَنْ اس كا جواب ديا تو انہوں نے كہا: صَدَفْتُ ' آ پ نے ج فرمايا"- جبريل عليها ن رسول الله مَنْ الله عَلَيْم عن الدخسان! '' مجھے احسان کے بارے میں بتائے''۔ آپ نے فرمایا: ((اَنْ تَعْبُدُ اللّٰهَ كَانَّكَ تَرَاهُ ' فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ)) ' تمهارااس كيفيت ميں الله كى بندگى كرنا كويا كرتم اے د کھےرہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں دیکھ رہے (پر کیفیت پیدانہیں ہورہی) تو (پر کیفیت تو پیدا ہو کہ ) وہتمہیں دیکھ رہا ہے''۔ ہم''اسلام'' اور''ایمان'' پرتو گزشتہ نشستوں میں مفضل گفتگو کر چکے ہیں اور آج کی نشست میں ہمارا موضوع یہی ''احسان'' ہے۔ ''احسان'' کالفظ''مُسن'' سے بناہے جو کہ اردو میں بھی مستعمل ہے۔ ہر حخص بخو بی جانتاہے کہ حسن کے معنی ہیں خوبصورتی 'عمرگی' موز ونیت۔اوراحیان کے معنی ہیں کسی کو حسين بنانا \_ حَسُنَ ' يَحْسُنُ كَمعنى بين حسين مونا \_ جيب رسول اللهُ مَا لِيَيْمَ كَاللَّهُ إِلَى تعريف میں کہا گیاہے: حَسُنَتْ جَمِيْعُ خِصَالِهِ "آپ کی تو تمام ہی عادات نہایت حسین تھیں''۔اور آخسنَ' یُحسِنُ کے معنی ہیں کسی کوحسین بنانا۔''احسان' کولفظی اعتبار سے اچھی طرح سمجھ لینا ضروری ہے تا کہ اس کی اصل حقیقت واضح ہو جائے' اس لیے کہ بدشمتی سے احسان کی جگہ ہمارے ہاں''تصوّف' کا لفظ معروف ہو گیا ہے' اور اتنا معروف ہوا ہے کداس نے لفظ''ا حسان'' کو گویا ہماری لغت سے ہی خارج کر دیا ہے۔ احسان کے ایک لفظی معنی ہیں کسی پر بھلائی کرنا۔ سورۃ القصص میں ہے کہ لوگوں

نے قارون سے کہا تھا:﴿وَأَخْسِنُ كَمَاۤ أَخْسَنَ اللَّهُ اِلَيْكَ﴾ (آيت 24)''اورتم مجھی لوگوں کے ساتھ اچھائی کا معاملہ کروجیسے کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے ساتھ اچھائی کی ہے'' یعنی اللہ تعالیٰ نے تہمیں دولت مند بنایا ہے تو تم بھی لوگوں کی ضروریات کا خیال رکھتے ہوئے'ان کی مدد میں اپنے مال میں سے خرچ کرو۔ تواحسان کے معنی پیرنجی ہیں کہ سمی کے ساتھ حسن سلوک کرنا' بھلائی کرنا۔لیکن ہوا یہ ہے کہ لفظ''تصوّف' نے آ کر احسان کے اُس اصلی اور بنیادی معنی کوذہنوں سے بالکل نکال دیا ہے اور ہمارے ذہنوں میں احسان کے صرف یہی معنی (حسنِ سلوک) رہ گئے ہیں۔ حالانکہ تصوّف کا لفظ نہ قرآن مجید میں آیا ہے نہ حدیث میں۔رسول الله مُثَاثِّةُ مُ کے انتقال کے تقریباً دوسو برس بعد تک بیلفظ استعال نہیں ہوا۔ ڈاکٹر میر ولی الدین ایک بہت بڑےمصنّف اورمفکّر و فلفی تھے حیدر آباد وکن کی جامعہ عثانیہ میں شعبۂ فلفہ کے ہیڑ تھے اور'' قرآن اور تصوّف' کے عنوان سے ان کی کتاب بھی ہے انہوں نے اس لفظ پر تحقیق کی ہے اور رسالة شیریه کے حوالے سے لکھا ہے کہ بیلفظ پہلی مرتبہ۸۲۲ء (بمطابق ۲۰۰ھ) میں یعنی آنحضور مَنْ النَّيْزِ کے انتقال کے ۱۹۰ برس بعد استعال ہوا ہے' اس لیے کہ آپ کا انتقال ۲۳۲ء میں ہوا ہے۔ان کے خیال میں اس لفظ''تصوف'' کے بارے میں میجی اتفاق نہیں ہوسکا کہاس کا مادہ کیا ہے۔کوئی کہتا ہے یہ 'صفا'' سے بنا ہے' کسی کے خیال میں ''صف'' سے بنا ہے اور کسی کی رائے ہے کہ بیر''صُقہ'' سے بنا ہے۔لیکن ڈاکٹر میرولی الدین کی رائے میں بیتمام امکانات قطعاً غلط ہیں۔ ان کے خیال میں بیصرف لفظ ''صُوف'' ہے بنا ہے' جس کے معنی'' اُون'' کے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہاس دَور میں آ کر جن لوگوں نے روحانیت کے میدان کواپنی جولان گاہ بنایا توانہوں نے اُونی لباس پہننا شروع کر دیا تا کہ جسم کو چھے اور اسے بجائے راحت دینے کے تکلیف پہنچائے۔ دراصل روحانیت اور باطنیت (mysticism) کے میدان میں عامے وہ mysticism مؤجات Hindi mysticism بؤجاب Platonism ہوئیہ چیز لازم ہوتی ہے کہایے نفس کو تکلیف اور ایذا پہنچاؤ۔ تو اُن کے

و اربعین نؤوی کو می وی می در الله اعلی این نظابات جمعہ کھی خیال میں اس 'صوف' سے لفظ ' موف ' بنا ہے۔ والله اعلم!

یں ہوئے گئے۔ لفظ تصوّف کے بارے میں ایک اور تصور بھی رہاہے' جس کی اگر چہ این میری شمل

نے بڑی تر دید کی ہے کیکن میرا گمان یہی ہے کہ لفظ ''تصوّف' کا ماخذ یونانی لفظ نے بڑی تر دید کی ہے جس کے معنی ہیں حکمت۔ چنانچہ فلاسفی (Philosophy) کا لفظ جو

sopilla ہے۔ رکھ کی مصف ہیں ''فائلوسونی'' ہے جس کے معنیٰ ہیں وہ حکمت جو ہمارے ہاں معروف ہے'وہ اصل میں'' فائلوسونی'' ہے جس کے معنیٰ ہیں وہ حکمت جو

منطق پرمبنی ہو۔ ایسے ہی تھیوسوفی (Theosophy) کا مطلب ہے حکمت دین' معند زیر در بر راعل بازن گے ہیں لعین کی تابید ساجیا ہی اللہ میں

معرفت خداوندی کاعلم یا بالفاظِ دیگر وجدان \_ بینی ایک تو ند ب کاعوا می اورعملی پہلو ہے اور ایک ہے اس کاعلمی' فکری اور باطنی پہلو۔ آج بھی کراچی میں بندرروڈ پرتھیوسوفیکل سیاسی

ہال ہے۔ایسے ہی دنیامیں Theosophical Societies رہی ہیں تا کہ تمام مُداہب کے اندر جو باطنی حکمت ہے اس کوایک قدرِ مشترک کے طور پرسامنے لایا جائے۔

ے میروارد؛ کا سے معنی کسی کے ساتھ حسن سلوک کرنا بھی ہیں اور کسی شے کو بہرحال''احسان'' کے معنی کسی کے ساتھ حسن سلوک کرنا بھی ہیں اور کسی ہے کو

حسین بنانا بھی۔ اب میں حضرت شدّاد بن اوس دلالیّ سے مروی ایک حدیثِ نبویؓ پیش کرتا ہوں کہ رسول اللّٰه مُلَّالِیَّیِّ نے ارشاد فر مایا: ((لِنَّ اللّٰهَ کَتَبَ الْاِحْسَانَ عَلَى كُلِّ هَـیْءِ))''یقیناً اللّٰہ نے ہر چیز کے بارے میں واجب کیا ہے کہ اس میں خوبصورتی پیدا کی

شہیں کسی کوٹل کرنا ہوتو خوبصورتی کے ساتھ قبل کرؤ'۔ قبل کے اندرخوبصورتی سے بیمراد منہ ہیں کرفتار کرنا ہوتو خوبصورتی کے ساتھ قبل کرو'۔ قبل کے اندرخوبصورتی سے بیمراد

ہے کہ اگر کوئی شخص شریعت کی گرفت میں آگیا ہے' اس پر قبل کی حدنا فذہو گئ ہے تو اسے اِس انداز اور طریقے سے قبل کیا جائے کہ اسے کم سے کم تکلیف ہو۔ قرونِ اولیٰ میں جبکہ

اسلامی ریاست اپنی آب و تاب کے ساتھ قائم تھی' پیشہ ورجلّا د ہوتے تھے جواپنے اس فن

میں ماہر تھے اور وہ تیز دھارآ لے سے ایک ہی وار میں گردن کوتن سے جدا کر دیتے تھے جس سے تکلیف کم سے کم ہوتی تھی۔اب بھی سعودی عرب میں اسلامی سزائیں نافذہیں

اور سزا کے طور پر سرقلم ہوتے ہیں تو اِس کا یہی طریقہ ہوتا ہے کہ پیشہ ورجلّا د تیز دھار آ لے ہے ایک ہی وار میں گرون اڑا دیتے ہیں۔ صدیث کے اسکے ٹکڑے میں آپ مَا ٹَائِنْئِرِ کَا فرمایا: ((وَإِذَا ذَبَهُ حُتُمُ فَأَخْسِنُوا الذَّبُحَ) ''اور جب (کس جانورکو) ذی کرنے لگوتو خوبصورتی اور عمدگی سے ذی کرو'۔ اور اس کی وضاحت یوں فرمائی: ((وَلَیْحِدَّ اَحَدُکُمُ شَفُر لَهُ فَلْیُوخِ ذَیْدِحَدَهُ) (۱) ''اور تم میں سے ہرا یک کو چاہیے کہ ذی کرتے وقت اپنی حجمری کو تیز کرلے اور اپنے ذبیحہ کو راحت پنچائے (اسے زیادہ تکلیف نہ ہونے دے)۔''اگر کُند مجمری سے جانور کو ذی کرنے کی کوشش کی جائے گی تو ذبیحے کو یقینا بہت زیادہ تکلیف ہوگ جبہتے دھاروالی حجمری کے ساتھ ایک ہی واریس جانور ذی ہوجائے گا اور اسے تکلیف کم سے کم ہوگ۔

''اور جو فخض اپنے چہرے کواللہ کے سامنے جھکا دے (اپنے آپ کواللہ کے

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم كتاب الصيد والذبائح وما يوكل من الحيوان باب الامر باحسان الذبيح والقتل وتحديد الشفرة\_

حوالے كرد ب ) اور و محن ہوتو أس خف نے في الواقع مضبوط طلقے كوتھام ليا۔ "

العُووة الوُثُقَى يعنى مضبوط حلقه ياكندُ الكِرْنے سے كيا مراد ہے اسے يوں سجھے كما الكُووة الوُثُقَى يعنى مضبوط حلقه ياكندُ الكِواوروہ سمندر ميں گر پڑے اسے تيرنا بھى نہ آتا ہو كيكن ال خص كے ہاتھ ميں جہاز كاكوئى كُندُ الآجائے تو يقيناوہ يہى سجھے گاكہ اب يہ كُندُ الى اس كى جان ہے اس كُندُ ہے كوائس نے چھوڑ اتو وہ ڈوب جائے گا اورا گراسے مضبوطى سے تھا ہے ركھا تو بحينے كا امكان موجود ہے۔

اس آیت مبارکہ میں اسلام اوراحسان کوجمع کردیا گیا ہے۔ یعنی اس شخص کا اسلام مارے باندھے اور زبردی کا نہیں ہے بلکہ وہ دلی آ مادگی کے ساتھ شریعت کے اوامر و نوابی پرکار بندہے۔ اگر چہ مارے باندھے کے اسلام کوبھی قانونی حیثیت حاصل ہے۔ اگرکوئی شخص کلمہ پڑھر ہا ہے تو آپ اسے تل نہیں کر سکتے 'الآ یہ کہ اس نے کوئی ایسا جرم کیا ہو اگرکوئی شخص کلمہ پڑھراس کی سزاقتل ہویا یہ کہ اس کا مرتد ہونا ثابت ہوجائے 'بصورت دیگر اسلام اس کے لیے ڈھال ہے۔ اس کے بارے میں ہم تفصیل سے گفتگو کر چکے ہیں کہ عین حالت جنگ میں بھی اگرایک کا فریع صوں کرے کہ اب میں بے بس ہوگیا ہوں' لہذاوہ کلمہ پڑھ دے تو بھر بھی آپ اس کو اپنے گمانِ غالب کی بنا پڑ کہ اس نے صرف جان بچانے پڑھ دے تو بھر بھی آپ اس کو اپنے گمانِ غالب کی بنا پڑ کہ اس نے صرف جان بچانے کے لیے یہ حیلہ کیا ہے ، قتی نہیں کر سکتے۔ اس کا کلمہ اس کے پاس ڈھال ہے۔ تو قانونی سطح کے لیے یہ حیلہ کیا ہے ، قتی نہیں کر سکتے۔ اس کا کلمہ اس کے پاس ڈھال ہے۔ تو قانونی سطح کے ساتھ ان بی میں خوبصورتی ہواس میں طبیعت کی پوری آ مادگی ہو۔ پورے انہا کے ساتھ ان یہ امکانی جدو جہد کے ساتھ ان کا موں کو انجام دیا جائے۔

دوسرامقام سورة البقرة كي آيت ہے:

﴿بَلَىٰ ۚ مَنۡ اَسُلَمَ وَجُهَةَ لِلّٰهِ وَهُوَ مُحُسِنٌ فَلَهُ اَجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ۗ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزِنُوْنَ۞﴾

'' کیوں نہیں' جس تحف نے اپنا چیرہ اللہ کے سامنے جھکا دیا (سرتسلیم ٹم کر دیا ) اوروہ ہوامحن (لیعنی اس نے بہت عمد گی اور دلی آ ماد گی کے ساتھ' بہتر سے بہتر ور اربعین نُووی کرده کرد 95 کرده کرد خطابات جمع کهی

انداز میں اوامر ونواہی کا خیال رکھا) تواس کے لیے یقیناً اس کا جراس کے ربّ کے پاس محفوظ ہے۔ اور ایسے لوگوں کے لیے نہ کوئی خوف ہو گا اور نہ وہ ممکّین ہوں گے۔''

اس همن میں تیسرامقام سورۃ النساء کا ہے' جہاں فرمایا گیا:

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيْناً مِّمَّنُ أَسُلَمَ وَجُهَةً لِللهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ..... ﴾ (آيت ١٢٥) ''اوراً سُحْصَ سے بہتر دین کس کا ہوگا جس نے اپنا چہرہ اللہ کے سامنے جھکا دیا (سرِسلیم ٹم کردیا)اوروہ بھی اِحسان کی کیفیت کے ساتھ .....''

ندکورہ بالا آیات میں بھی دیکھئے کہ اسلام اور احسان کو جوڑ دیا گیا ہے۔ حدیث ذیر مطالعہ میں ''اسلام' 'اور''احسان' کے درمیان'' ایمان' کا ذکر ہے۔ حضرت جبریل فی رسول الله مکا لینظر سے پہلاسوال کیا: آخیر نئی عن الاسکلام! دوسراسوال کیا: آخیر نئی عن الاسکلام! دوسراسوال کیا: آخیر نئی عن الاسکسان! یہ وہی بات ہے جو عن الاسکسان! یہ وہی بات ہے جو سورة المائدة کی آیت میں آئی ہے:

﴿ لَيُسَ عَلَى الَّذِيْنَ اَمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِخْتِ جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوْا إِذَا مَا التَّقُوْا وَّامَنُوْا ثُمَّ التَّقُوْا وَالْمَنُوا ثُمَّ التَّقُوْا وَّامَنُوْا ثُمَّ التَّقُوْا وَالْمَنُوا ثُمَّ التَّقُوْا وَآخَسَنُوا \* وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِيْنَ۞﴾

''جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک اعمال کیے انہوں نے پہلے جو پچھ کھایا پیااس پر کوئی گرفت نہ ہوگی جبکہ ان کا طر زعمل میں رہا ہو کہ انہوں نے تقویٰ کی روش اختیار کی اور ایمان لائے اور عمل صالح کیے' پھر مزید تقویٰ کا اضافہ کیا اور ایمان لائے' پھر مزید تقویٰ اختیار کیا اور احسان کی روش اختیار کی ۔ اور اللہ محسنین سے محبت رکھتا ہے۔''

یہاں تین در ہے آ رہے ہیں:اسلام' ایمان اوراحسان ۔اور حدیث زیر مطالعہ میں بھی یمی تین در ہے ہیں:اسلام' ایمان اوراحسان ۔

اب یہاں دیکھئے کہ رسول الله مُلَاثِيْنَ نے احسان کی کیا تعریف بیان فرمائی۔ حضرت جریل علیہ عن الاحسان! حضرت جریل علیہ اللہ علیہ الله مُلَاثِينَ عَن الله حسان!

''اب آپ مجھےاحسان کے بارے میں بتائے''۔ تو آپؐ نے جواب ارشاد فر مایا: ((اَنُ تَعْبُدُ اللَّهُ كَانَّكَ تَوَاهُ ' فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَوَاهُ فَإِنَّهُ يَوَاكَ)) ' 'بيكم إس كيفيت من الله ك بندگی کروگویاتم اسے دیکھ رہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں دیکھ رہے (یہ کیفیت پیدانہیں ہو ر ہی) تو (پیر کیفیت تو پیدا ہو کہ) وہتمہیں دیکھ رہا ہے''۔ پیر حفزت عمر ڈاپٹیؤ کی روایت کے الفاظ ہیں۔ انہی کے صاحبز ادے حضرت عبداللہ بن عمر پڑھیا کی روایت کے الفاظ إِن ( ( أَنْ تَخُشَى اللَّهَ تَعَالَى كَانَّكَ تَرَاهُ ' فَإِنْ لَّمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ) ( ' كرتم الله تعالیٰ ہے ڈرواس شدّت کے ساتھ کہ گویاتم اسے دیکھ رہے ہو۔ پس اگرتم اسے نہیں د مکھے رہے ( میہ کیفیت پیدانہیں ہو رہی ) تو ( میہ کیفیت تو پیدا ہو کہ ) وہ تمہیں دیکھے رہا ہے۔' اور حبر الأتمة حضرت عبد الله بن عباس في كى روايت كے الفاظ بيں: ((أَنْ تَعْمَلَ لِلْهِ....)'' كَرُوعمل كرے الله كے ليے (يا محنت كرے الله كے ليے).....' بيرتين الفاظ وْ بَن مِين ركِعَے: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهُ \* أَنْ تَنْحُشَى اللَّهُ \* أَنْ تَعْمَلَ لِللَّهِ \_ حضرت عمر الله على روایت 'جو که حدیثِ جبریل' کا مقبولِ عام version ہے' اس میں لفظ''عبادت' آیا ہے۔ چونکہ ہمارے ہاں عوامی سطح پر عبادت کا محد و دتصور ہے لہٰذا پہ لفظ اس حدیث کو سجھنے میں حجاب بن گیا ہے۔عوامی سطح پرعبادت کا تصور محض نماز'روز ہ' جج اورز کو ۃ تک محدود ہے' اور''احسان''انہی چیزوں کے ساتھ مقید ہوکررہ گیاہے کہ بس نماز بہتر سے بہتر ہواور بردی عمدگی سے پڑھی جائے۔اس میں خشوع وخصوع ہو' تعدیل ارکان کالحاظ رکھا جائے' وغیرہ وغیرہ۔ایسے ہی دیگرعبادات خوش اسلوبی سے ادا کی جائیں اور بس ۔احیان کوصرف عبادات تک محدود کردینے سے اس حدیث کے عموم میں مجوبیت پیدا ہو سکتی تھی ، مگر الله کا

شکر ہے کہ دیگر دوروا نیوں کے اندراس کا مفہوم کھل کرسامنے آرہا ہے۔ چنانچہ اس حدیث میں عبادت کا مفہوم صرف عبادات تک محدود نہیں ہے ، بلکہ بیہ ہمہ گیر ہے البتہ اس میں عبادات بھی شامل ہیں۔ دراصل عبد کے معنی غلام کے ہیں اور غلامی میں آقاکی ہمہ تن ہمہ وقت اور ہمہ جہت اطاعت ہوتی ہے۔ اس لیے کہ غلام مملوک ہوتا ہے ، ملازم (employee) نہیں ہوتا کہ اس نے اسٹے کھنے کام کرنا ہے ، باتی employer میں وہ آزاد ہے۔ لہذا عبادت اور بندگی میں employee اور چی کی حیثیت کا تعلق ذہن سے نکال دیجے! ملازم تو کہہ سکتا ہے کہ آپ نے مجھے باور چی کی حیثیت سے ملازم رکھا ہے لہذا میں آپ کے گھر کی صفائی نہیں کروں گا۔ لیکن غلام تواپ آتا کا ملکیت ہوتا ہے لہذا وہ اسے بینیں کہہسکتا کہ میں فلال کام تو کروں گا، فلال کام نہیں کروں گا۔ اسے تو ہمہ وقت ہمہ تن اور ہمہ جہت اطاعت کرنی ہے۔ سورۃ الذریات میں وو ٹوک الفاظ میں فرمایا گیا: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللّٰجِنَّ وَالْإِنْسَ اِلاَّ لِیَعُمُدُونِ ﴿ ﴾ دو ٹوک الفاظ میں فرمایا گیا: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللّٰجِنَّ وَالْإِنْسَ اِلاَّ لِیَعُمُدُونِ ﴿ ﴾ دو رئیں نے نہیں پیدا کیا جنوں اور انسانوں کو مگر اپنی عبادت (ہر آن بندگی) کے لیے۔'' شخ سعد گ نے اپنے ایک شعر میں اس آیت کی بہت خوبصورت ترجمانی کی ہے:۔ زندگی آمد برائے بندگی شرمندگی!

دوسری چیز جو اس عبادت کالازمی حصہ ہے وہ عبادت میں ''مجت'' کاعضر ہے۔
یعنی عبادتِ اللی کا مطلب ہے محبت کے جذبے سے سرشار ہوکر ہمہ تن اور ہمہ جہت اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرنا۔ اس کے لیے فاری کا ایک لفظ ہے'' بندگ' اور ایک ہے '' پرستش'' ۔ ان دونوں کو جمع کریں گے تو عبادت سے گی۔ بہر حال عبادات یعنی نماز' روزہ 'ج' زکو ق ہی عبادت نہیں ہیں' البتہ یہ عبادت میں شامل ضرور ہیں۔ یہ عظیم تر اور ہمہ کیرعبادت یعنی ہم آن بندگی کے لیے انسان کو تیار کرتی ہیں اور اس کے لیے مد فراہم کرتی ہیں۔ اس لیے کہ عبادت یعنی ہم تن' ہمہ وقت اور ہمہ جہت اللہ تعالیٰ کی بندگی اور اطاعت کرنا آسان کام نہیں ہے۔ اس کے لیے مدد کی ضرورت ہے۔ نماز' روزہ' زکو ق اور جج آتی کام کے لیے مد فراہم کرتے ہیں۔

رسول الله مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ فَر مارہے ہیں کہ احسان میہے کہتم اِس کیفیت میں الله کی بندگی کرو' ما بالفاظِ دیگر اس کیفیت میں الله سے ڈرو' اس کی راہ میں چِدو بجہداور بھاگ دوڑ کروگویا تم اسے دیکھ رہے ہو۔ بیاصل میں ایمان ویقین کی انتہائی کیفیت کا نام ہے۔ ایمان در حقیقت بِالْغَیْبِ ہے۔ الله تعالی ہمارے سامنے تو نہیں ہے' البتہ ہمارے پاس ضرور و اربعین نؤوی کرد و 88 کرد کر خطابات جمع کری ہے۔ جیسے فرمایا گیا: ﴿ وَنَحْنَ ٱقْوَبُ اِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَدِيْدِ ﴿ ﴾ (قَ) " اورہم انسان ہے اس کی رگِ جان ہے بھی زیادہ قریب ہیں'' کیکن غیب کا ایک پردہ حائل ہے۔ دراصل حدیث زیرمطالعه میں ایمان کی شدّت اور اس کی ایک جِهت (dimension) بیان ہور ہی ہے کہ ایمان کی گہرائی اتنی شدید ہو کہ گویاتم اللہ تعالیٰ کو دیکھ رہے ہو۔ یہاں الفاظ آئے ہیں: کَانَنْكَ تَوَاهُ '' گویاتم اللّٰد کو دیکھ رہے ہو'۔ اس لیے کہ اس دنیا میں رہتے ہوئے اللہ تبارک و تعالی کو دیکھنا ممکن نہیں ہے۔حضرت موی علیہ اللہ تعالیٰ کے جلیل القدر پیخبر ہیں۔ انہیں الله تعالیٰ نے اپنے ساتھ مکا لمے کا شرف نصیب فرمایا تو انہوں نے مکا لمے کے شرف سے ہمت پاکراستدعاکی: ﴿ رَبِّ اَدِینَیۤ اَنْظُو ْ اِلَیْكَ ﴿ ﴾ (الاعراف: ۱۶۳) ''اے پروردگار! تو مجھ کو پارائے نظر دے کہ میں تجھے دیکھوں ( یعنی مجھے اپنا دیدارنصیب فرما)' تو جواب ملا :﴿ لَئُ تَوْمِنِيْ ﴾ ''تم مجھے ہرگزنہیں دیکھ میں اللہ تعالیٰ کو دیکھا یانہیں ۔قرآن مجید میں تو یہی ہے کہ:﴿ لَقَدْ رَا می مِنْ ایْتِ رَبِّهِ الْكُبْوى ﴿ النحم " أَن فَ اليّ ربّ كَ عظيم ترين آيات كا مشاهره كيار ليكن بہرحال صحابہ کرام کا اُنٹی میں ایک رائے بیموجود ہے کہ آپ نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا۔ چنانج حضرت علی ڈاٹٹیئا کی رائے یہی ہے'البتہ حضرت عمر ڈاٹٹیئا کی رائے پینہیں ہے۔اور حضرت عائشہ فی اللہ تعالی کودیکھا گیا کہ کیارسول اکرم مَا کَالْتِیْمُ نے اللہ تعالی کودیکھا؟ تو آپ نے بہت خوبصورت الفاظ میں فرمایا: نُورٌ ٱللّٰی یُرای؟'' وہ تو نور ہے اسے دیکھا کیسے جائے گا؟''اس لیے کہنور کے ذریعے سے تو آ پ کسی چیز کود یکھتے ہیں لیکن نور کوتو نہیں دیکھ سکتے! بہر حال گانگ ترکاہ سے مراد ہے اللہ پڑاس کے وجوداوراس کی حقیقت پر اِس قدریقین ہوجائے جس قدرکسی چیز کوآ تکھوں ہے دیکھنے سے یقین پیدا ہوتا ہے۔ رسول الله كَاللَّهُ عَلَيْهُ كُم عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَكُنْ تَوَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ))'' پس اگرتم اسے نہیں دیکھے سکتے (پیرکیفیت پیدانہیں ہوئکتی) تو (کم از کم پیرکیفیت توپیدا ہوکہ ) وہ تمہیں دیکھر ہاہے'۔ اس مکڑے کے دومفہوم لیے گئے ہیں۔ایک توبید کہ یہ پہلے مکڑے

کی وضاحت ہے کہ اگر چہتم اللہ کونہیں دیکھ پاتے لیکن وہ تو تمہیں دیکھ رہا ہے۔ دوسرا مفہوم بیلیا گیاہے کہ بیاحسان کا اونیٰ درجہ ہے در نداو نیا درجہ تو یہی ہے کہ ایمان کے اندر اتن شدت بیدا ہوجائے گویاتم اللہ کوفی الواقع اپی آئھوں سے دیکھ رہے ہو لیکن اگر یہ کیفیت حاصل نہ ہو سکے تو اس ہے کم تر در جے میں پریقین ہو کہ اللہ تمہیں دیکھ رہا ہے۔ بینی بی<sub>ا</sub>ستحضار ہو کہ میں ہر آن اللہ کی نگاہ میں ہوں' اللہ مجھے دیکھ رہاہے۔قر آن مجید مِن رسول الله مَا الله ما الله ما تعامله الله ما الله و ( ٤٨ ) ﴿ ﴿ لِيسِ (اے نِی مَالَّشِیْمَ اِ) آپ یقینا ہماری نگاہوں میں ہیں '۔ہم آپ کود کھرہے ہیں۔ بندۂ مؤمن کے لیے بیر کیفیت کہ اللہ اسے دیکھ رہاہے 'بہت حوصلہ افز ااور پرمسرت ہوتی ہے۔ جب وہ کوئی نیک کام کررہا ہوتا ہے فی سمیل اللہ کوئی کام کررہا ہوتا ہے وین کی کوئی خدمت سرانجام دیتے ہوئے اس کے لیے بھوک بیاس برداشت کر رہا ہوتا ہے اور تکلیف جھیل رہا ہوتا ہے تو اُس وقت بیا حساس اس کے لیے اس قدر دلجوئی کا سامان فراہم کرتا ہے کہ اللہ مجھے دیکھ رہاہے میرامالک جس کے لیے میں بیسب بچھ کررہا ہول' وہ مجھے دیچے رہا ہے۔ابیانہیں ہے کہ ع' 'مرگئے ہم انہیں خبر نہ ہوئی''۔ہم تو ان کے لیے ا پناسب کچھاٹا بیٹھےاورانہیں پتابھی نہیں چلانہیں' بلکہ میری ساری قربانیاں'مخنتیں اور بھاگ دوڑ اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے۔

بہرحال کی بندہ مؤمن کے دل میں یہ یقین پیدا ہو جانا کہ اللہ تعالی مجھے دکھ رہا ہے ئید ہمی درجہ احسان پر فائز ہونے کے لیے کافی ہے۔ لیکن اگر اس سے بھی آگے ایمان ویقین میں یہ گہرائی پیدا ہو جائے کہ بندہ مؤمن کو یہ احساس ہو کہ گویا وہ خود اللہ تعالی کو دکھ رہا ہے تو یہ اس سے بھی آگے کی چیز ہے۔ چنا نچہ بعض صحابہ کرام ٹوٹھ کی تعالی کو دکھ رہا ہے تو یہ اس سے بھی آگے کی چیز ہے۔ چنا نچہ بعض صحابہ کرام ٹوٹھ کی کہ آپ فجر کی طرف سے اس می باتیں کہی گئی ہیں۔ رسول اللہ کاٹھ کے کا دت شریفہ تھی کہ آپ فجر کی نماز کے بعد تھوڑی دیر کے لیے مجد نبوی میں تشریف رکھتے تھے اور صحابہ کرام سے پچھ گفتگو ہوتی تھی۔ کسی نے کوئی خواب دیکھا ہوتا تو بیان کرتا تھا۔ اس کے علاوہ سوال و جواب بھی ہوتے تھے۔ ایک مرتبہ آپ نے ایک صحابی سے دریافت فرمایا: ((کی ف

اب یوں سجھے کہ ہمارے سامنے تین درج آگئے۔ ایمان اگر صرف زبان پر آجائے تویہ 'ایمان' ہے اوراگریدل کی آجائے تویہ 'ایمان' ہے اوراگریدل کی گہرائیوں میں اتر جائے تو ''ایمان' ہے۔ دل کی گہرائیوں کے بارے میں بیجان لیجے کہرائیوں میں اتر جائے تو ''احسان' ہے۔ دل کی گہرائیوں کے بارے میں بیجان لیجے کہ اس کی گہرائیاں بہت اتھاہ ہیں۔ اور جسے ہم''دل' کہتے ہیں ایک تو یہ گوشت کا لوگھڑا ہے جس کا کام ہے خون پمپ کرنا۔ یہ چھپھڑوں کی طرف سے صاف شدہ خون کے کرجس کے لوگھڑا ہے جسم کی طرف و تھیل دیتا ہے اور پورے جسم سے وہ خون کے کرجس کے اندرآ لائشیں وغیرہ جمع ہوگئی ہوتی ہیں' چھپھڑوں کی طرف د تھیل دیتا ہے' تا کہ وہاں اس کی صفائی ہوجائے۔ تو یہ دل جو گوشت کا ایک ٹکڑا ہے' میکھن پہیے کے سوا بچھ بھی نہیں

<sup>(</sup>۱) الاستقامة لابن تيميه: ۱۹۶/۱ والايمان لابن ابي شيبة:۱۱ دروايات سے معلوم ہوتا ہے كدرسول اللّه مَالْيُنْ فِلْ كَاس طرح كى گفتگو حضرت حارث بن سراقہ بڑاٹنؤ سے بھى ہوئى تھى اور حضرت عوف بن مالك بڑاٹنؤ سے بھى۔

﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ أَمَنَّا \* قُلْ لَّمُ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُوْلُوْ ا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِيْ قُلُوْبِكُمْ \* ﴾ (آيت ١٢)

'' یہ بدّو دعویٰ کر رہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے۔ (اے نبیؓ!) ان سے کہہ دیجیےتم ہرگز ایمان نہیں لائے' لیکن ہے کہہ سکتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں اور ابھی تک ایمان تمہارے دلول میں داخل نہیں ہوا۔''

یہاں مثبت انداز میں اسلام کا ذکر آیا ہے اور پھر منفی انداز میں ایمان کا ذکر ہوا ہے۔ اور اسی سورت کی آیت کے میں صحابہ کرام چھھٹے کے بارے میں فرمایا گیا:

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ اِلَيُكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوْ بِكُمْ ﴾ (المحمُرت) ''مگر الله نے تمہارے لیے ایمان کونہایت محبوب کر دیا ہے اور اس کوتمہارے دلوں کے اندرخوشما بنادیا ہے۔''

یہ وہ کیفیت ہے جو صحابہ کرام ٹوکٹیز کوائیان کی گہرائی کے نتیج میں حاصل ہو چکی تھی اور یہی احسان ہے۔

ہاتی میہ کہ ہمارے ہاں مروّجہ نصوّف کے زیراثر جو کیفیات آئی ہیں اس کی کیاوجہ ہاور''احسانِ اسلام'' جسے ہم''سلوکِ قرآنی'' یا''سلوکِ محمدی'' بھی کہہ سکتے ہیں'اس میں اور نصوف میں کیا فرق ہے' میاس بحث کا موقع نہیں ہے۔اس موضوع پر''مروّجہ 3

و اربعین نَووی کرد کرد (102 کرد کرد خطابات جمع کمی

تصوّف یا سلوک محمدی ' یعنی احسانِ اسلام' ' کے عنوان سے میرا ایک بہت اہم کتا بچہ ہے۔ اس میں ذرا دقیق بحثیں بھی ہوئی ہیں۔ اس کا لفظ بلفظ مطالعہ مفید رہے گا۔ اور خاص طور پراس کا جوانگریزی ترجمہ ہواہے:

"The Reality of Tasawwuf, in the Light of the Prophetic Model."

اس میں پھھ اضافے بھی کے گئے ہیں۔ معاصل ہمارے ہاں جدید تعلیم یافتہ اور مرفّہ الحال لوگوں کے اندر جب بھی دین کی طرف زبھان پیدا ہوتا ہے تو وہ تصوّف کا راستہ اختیار کرتے ہیں۔ تو اِس حقیقت کو اُن پر منکشف کرنے کے لیے بیا نگریزی کا بچہ بہت اہم ہے۔ رسول اکرم مُلَّا اللَّهِ اِلَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ

حضرت جریل الیا نے رسول الله فالی الیا الیہ الیا الله فالی الله فیل اله فیل الله الله فیل ال

و اربعین نُووی کی محد می (103 محد می خطابت جمد کمی

آپ کا کوئی تعلق نہیں ہے۔اس کاعلم صرف الله تعالیٰ کے پاس ہے۔ تو آپ نے اس کا جواب دینے سے معذرت کرلی۔

اب انہوں نے پانچواں سوال کیا: فَانْحِیرْنِیْ عَنْ اَهَارَاتِهَا؟" تو مجھے اس کی علامات کے بارے میں بتادیجیے (جس سے انداز ہ ہوجائے کہوہ زمانہ اب قریب آگیا ہے)'' علامات قیامت ایک متقل موضوع ہے۔ کتبِ احادیث میں اشراط البّاعة اور علامات القیامة کے عنوان سے با قاعدہ ابواب با ندھے گئے ہیں۔اس ضمن میں کچھ تو ابتدائی اورعمومی انداز کی اور چھوٹی علامات ہیں اور دس بڑی علامتیں ہیں ۔ان میں د جال كاظهور' حضرت مهدى كاظهور' حضرت عيسىٰ عَلِيُّلِهِ كا نزول' دهو نكين كا معامله اور خسف كا تذكره ہے كەز مين نين جگہ ہے دھنس جائے گی' وغيرہ ۔ پيمخلف اشراط السّاعة ہيں۔اس سوال کے جواب میں آپ نے دوعلامات کا ذکر فر مایا ہے جو ہمارے لیے بہت چشم کشا مِين - آ پُ مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مَا اللهُ مَا أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا)) "كالوندُي الي ما لكه كوجني كن " اس کے معانی سے ہیں کہ ایک وَ ور آئے گا کہ اولا دمیں اتنی سرکشی پیدا ہو جائے گی کہ وہ ا پنے والدین کے اوپر گویا حاکم ہو جائیں گے۔والدین ڈریں گے کہ ان سے میں نے کچھ کہددیا تو نمعلوم کیا جواب دیں۔ بد کیفیت آج ہمارے ہاں پیدا ہو چکی ہے۔اور خاص طور پریہ بات چونکا دینے والی ہے کہ آپ لڑکیوں کے بارے میں فرمارہے ہیں کہ بیٹمیاں اپنی ماؤں کے ساتھ لونڈیوں کا ساسلوک کریں گی ۔ حالانکہ لڑ کیوں کا معاملہ ہمیشہ بیر ہا ہے کہ بیدوالدین کی زیادہ تابع فرمان ہوتی ہیں'ان کے سامنے سر جھکا کررکھتی میں ادر خاص طور پر ماؤں کا زیادہ ادب اور اُن سے زیادہ محبت رکھتی ہیں لیکن آ ہے فرما رہے ہیں کہ بیٹیاں اپنی ماؤں کے ساتھ اپنی باندیوں کا ساسلوک کریں گی۔اوریہ کیفیت بھی آج رونما ہو چکی ہے۔

رسول الله مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ فَي مَت كَى دوسرى علامت به بتانى: ((وَاَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُوَاةَ الْعُولَةَ الْعُولَةَ الْعُولَةَ الْعُولَةَ الْعُلَاقَ وَعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُوْنَ فِي الْبُنْيَانِ)) "اور به كه تم ديمو كه نظر بير المُعُواةَ الْعُولَةَ الْعُرَاةَ الْعُولَةَ الْعُرَاقِ اللهُ الل

و اربعین نَووی کن محد کرد (104 کار محدد خطابات جمعہ کمہی

او ٹجی ممارتیں بنانے میں ایک دوسرے سے مقابلہ کریں گے'۔ بیدوہ چیز ہے جھے آج ہم ا پی آئکھوں سے دیکھ سکتے ہیں۔ بچاس ساٹھ سال پہلے کے عالم عرب میں اور آج کے عالم عرب میں جو تضاد (contrast) واقع ہو چکا ہے وہ بہت نمایاں نظر آرہا ہے۔ان کے پاس کھانے کو کچھنہیں ہوتا تھا۔ حج کےموقع پراللہ تبارک وتعالی نے قربانی کا جو تھم دیا ہے تو اس کی حکمت بیجی تھی کہ وہاں کے رہنے والوں کو کھانے کو پچھ میستر آ جائے۔ ورنه عالم عرب تو قرآن كالفاظ مين "وَادْ غَيْرِ ذِي زَرْع "ليني ايك غيرزر خيزوادي تھی جہاں کوئی پیداوارنہیں ہوتی تھی۔حضرت ابراہیم علیہ گنے وُعا کی تھی: ﴿ رَبَّنَاۤ الِّیٓٓ ٱسُكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِيْ بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعِ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ '·····، (ابرهيم:٣٧) ''اے بروردگار! میں نے ایک بے آ ب وگیاہ وادی میں اپنی اولا د کے ایک جھے کو تیرے محترم گھرکے پاس لابسایا ہے .....' یعنی اب تو ہی ان کی غذا کا بندوبست کر۔ان لوگوں کا حال بیرتھا کہ قربانیوں کے گوشت پر جھپٹ پڑتے تھے تھینچ کر لے جاتے تھے اورسکھا کر پھرسال بھرکھاتے تھے۔ پھریہ کہانہی قربانیوں کی وجہ سے بھیٹریں اور بکریاں یال کر پیچتے تھے اور یہی ان کی آمدنی کا بڑا ذریعہ ہوتا تھا۔ تو عالم عرب کی بیصورت ِ حال تھی۔لیکن اب صورتِ حال ہے ہے کہ وہاں دولت کی ریل پیل ہے ہر قتم کی سہولت میسترے بلکہ ان کے مشرقی ساحل پر بورپ کے شہروں کو بھی مات دینے والے شہر آ باد ہو چکے ہیں۔

آ نے رسول اللہ مُنْ اللَّهِ عَلَيْمَ جوفر مارہے ہیں: ((یَتَطَاوَلُونَ فِی الْبُنْیَانِ)) تواس میں لفظ
''یتطاول'' کو بھی لیجیے! یہ باب' تفاعل' سے ہے جس کی بیصفت ہے کہ اس میں مبالغ
کامفہوم بھی ہوتا ہے اور مقاللے کا بھی ۔ یعنی یہ عرب نہ صرف اونچی اونچی عمارتیں بنا کیں
گے بلکہ ان اونچی عمارتوں کے بنانے میں ایک دوسرے سے مقابلہ کریں گے۔ آئ یہ
منظر ہماری آنکھوں کے سامنے ہے کہ ایک شخص نے اگر چالیس (۴۸) منزلہ عمارت بنائی
ہے تواس کے مقاللے میں دوسرا پینتالیس (۴۵) منزلہ عمارت بنائے گا۔

حضرت عبداللہ بن عباس ﷺ سے مروی حدیثِ جبر ملٹ میں ایک اور سوال بھی

و اربعین نؤوی کم عدم در 105 عدم در فطابات جمع کمی

ہے۔ حضرت جریل علیہ سوال کر رہے ہیں: یار سُولَ اللّٰهِ! وَمَنْ أَصْحَابُ الشَّاءِ الْحُفَاةُ الْجِيَاعُ الْعَالَةُ؟ ''ا الله كرسولُ! بمريال جرانے والے برہنديا مجوك تك دست كون لوگ بين؟ " آپ مَنْ الْيَرِّانِ فِي ما يا: ((اَلْعَرَ بُ)) " وه عرب هول كے '-چنا نچہ حدیث میں پیشین گوئی بھی موجود ہے کہ وہ عرب ہوں گے۔ ویسے تو دنیا میں اور جگہوں پر بھی تر قیاں ہوئی ہیں' افلاس کے بعد دولت کی ریل پیل ہوئی ہے' او نچی او نچی اورشاندارعمارتیں بنی ہیں کین عالم عرب میں گزشتہ چندد ہائیوں میں جوتر تی ہوئی ہے اس كى نظير نبيس ملتى \_ ايك موقع يررسول اللَّهُ ظَالِيُّكِمْ نِهِ فَر ما يا: ((إنَّهَا بُعِفْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ تکھاتینِ)) (۱) ''میں اور قیامت اس طرح ہیں جیسے بیددوانگلیاں ملی ہوئی ہیں''۔اس کا ایک مفہوم یہ بھی ہے کہ میرے بعداب کوئی نبی نہیں اور تمہارے بعداب کوئی اُمت نهيں\_ ((أنَّا آخِرُ الْمُرْسَلِيْنَ وَأَنْتُمُ آخِرُ الْأُمَمِ))'' بين آخري رسول هول اورتم آ خری اُمت ہو''۔اب تو گو یا قیامت ہی آئے گی۔اورا یک مفہوم پیجی ہے کہآ پ کی بعثت اور قیامت زمانے کے اعتبار ہے دونوں جڑے ہوئے ہیں۔ لینی آ پ کی بعثت کے بعد سے قیامت میں کوئی فاصلہ نہیں ہے۔اس موضوع پر بہت ساری کتابیں لکھی گئی میں۔ جامعة الاز ہر کے عالم دین پروفیسر امین محمد جمال الدین کی کتاب''عُمَرُ اُمَّيَّةِ الدسكام" كا اردوتر جمه" أمت مسلمه كي عر" بم في بهي شائع كي ہے- حديث زير مطالعہ میں رسول اکرم مُلَاثِیْرُ نے جو دوعلا ماتِ قیامت بتائی ہیں ان کےظہور پذیر ہونے سے قیامت کا معاملہ اب بہت قریب معلوم ہوتا ہے۔ آج ہر مخص ان علامتوں کو پچشمِ سر و مکھ سکتا ہے۔

الله تعالیٰ اس حدیثِ جبریل کو ہمارے لیے علم وحکمت کا ذریعہ بنا دے اور اِن باتوں کو سجھنے اوران پرعمل ہیرا ہونے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغَفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب قول النبي الله بعثت انا والساعة كهاتين-وصحيح مسلم كتاب الحمعة باب تخفيف الصلاة والخطبة-



## حكمت دين كاايك ظيم خزانه

٢ جولا كى ٢٠٠٠ء كا خطابِ جمعه

گزشته یا نج نشتول مین ' حدیث جریل' ' کا مطالعمکمل کر لینے کے بعدر تیب کے اعتبار سے تو ہمیں آج کی نشست میں اربعینِ نو ویؓ کی تیسری حدیث کا مطالعہ کرنا تھا کیکن میں نے اس مجموعے میں حضرت معاذبن جبل والنی سے مروی جس حدیث (حدیث نمبر۴۳) کااضافہ کیا ہے آج آج آپ کو پہلے اس کا مطالعہ کرار ہا ہوں۔اس لیے کہ حدیث جبریل کے ساتھ اس حدیث کو بہت زیادہ مشابہت حاصل ہے۔ایک تو اِس کے مشمولات (contents) کے اعتبار سے مشابہت ہے کہ دین کی حکمت کیا ہے وین بحثیت کل کیا ہے اس کے اجزاء کیا ہیں اور اس کے مراحل ومراتب اور منازل کیا ہیں۔ بلکہ اس لحاظ سے یہ میرے نز دیک بعض اعتبارات سے حدیثِ جبریلؓ ہے بھی کہیں زیادہ اہم ہے۔ دوسرے بیرحدیث جبریلؓ کے contents کے علاوہ اس کے اسلوب ہے بھی مشابہت رکھتی ہے۔ حدیث جرئیل میں رسول الله مَثَاثَیْنِ اکم مُعْل کا ایک واقعدالی تفصیلات کے ساتھ اور اِس انداز میں بیان ہوا کہ گویا ہماری نگا ہوں کے سامنے وہ نقشہ آ گیا' اورتھوڑی دیر کے لیے ہمیں بیلذت محسوں ہوئی کہ ہم خود بھی اس ماحول اوراسی مجلس کا حصہ ہیں۔اسی طرح اس حدیث کے واقعاتی انداز اور پس منظر کے بیان میں اس ہے بھی کہیں بڑھ کر کیفیت حاصل ہور ہی ہے۔ان دونوں حدیثوں کے مابین ایک اورمشابہت بھی ہے اور وہ یہ کہ بیدونوں حدیثیں رسول اللّمَ فَالَّیْزُمُ کی حیات وُ نیوی کے

آ خری دَورکی ہیں۔آج کی نشست میں ہم اس حدیث کے ترجے اور چنداشارات پر اکتفا کرتے ہیں' جبکہ اس کے اندر جو دواہم مضامین بیان ہوئے ہیں اُن پر تفصیلی گفتگو اِن شاءاللّٰہ آئندہ ہوگی۔

((اَرْحَمُ اُمَّتِیْ بِاُمَّتِیْ اَبُوْبَکُرٍ وَاَشَدُّهُمْ فِیْ اَمْرِ اللّٰهِ عُمَرٌ وَاَصْدَقُهُمْ حَیَاءً عُثْمَانٌ وَاَقْضَاهُمْ عَلِیٌّ ابْنُ اَبِیْ طَالِبٍ ..... وَاَعْلَمُهُمْ بِالْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مُعَاذُ بْنُ جَبَلِ.....)(١)

''میری اُمت میں سےان کے حق میں سب سے زیادہ رہیم وشفق ابو بکڑ ہیں' اللہ کے (دین کے ) معاطم میں ان میں سب سے زیادہ سخت اور شدید عمرٌ ہیں' ان میں سب سے زیادہ صائب الرائے (صحیح میں سب سے زیادہ صائب الرائے (صحیح فیصلے تک پہنچنے والے ) علیؒ بن الی طالب ہیں .....اور ان میں حلال اور حرام کا سب سے زیادہ علم رکھنے والے معاذبن جبلؓ ہیں .....''

درحقیقت ان کا شارفقہائے صحابہ میں ہوتا ہے۔ رسول الله مُکَالِیُمُ نے انہیں یمن کا گورنر بنا کر بھیجا تھا تو اُس وقت ان کا آپ مُکَالِیُمُ اِللَّہِ الله عَلَی الله مُحالِمہ ہوا تھا وہ بھی اپنی جگہ بہت اہم ہے۔ بہر حال میں نے اُن کی شخصیت کا اجمالی تعارف پیش کیا ہے تا کہ آپ کے سامنے یہ عظیم حقیقت واضح ہوجائے کہ اتنی بلند پایہ شخصیت کو کیا چیز مسلسل پریشان کر رہی تھی' بس کے بارے میں اس حدیث میں انہوں نے رسول الله مُکَالِیُمُ سے استفسار کیا' اور اس کے باکس ہماری پریشانی کا سبب کون سی چیزیں ہیں۔

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي كتاب المناقب عن رسول الله ﷺ باب مناقب معاذ بن حبل وزيد بن ثابت وابي بن كعب وسنن ابن ماحه المقدمة باب قضائل حباب

عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَنْكِلْمُ خَرَجَ بِالنَّاسِ قَبْلَ غَزْوَةِ تَبُوْكَ و معزت معاذین جبل واثنی ہے روایت ہے کہ اللہ کے رسول مَثَاثِیْمُ غزوہ تبوک سے قبل الوكوں كو لے كر نكلے '' يعنى تبوك كى طرف جاتے ہوئے سفر كے دوران بيدوا قعه پيش آیا۔ فَلَمَّا اَنُ اَصْبَعَ '' تو جب صح ہوگئ' (لینی فجر طلوع ہوگئ)۔اس جملے کے پیچھے سے چزیوشیدہ ہے کہ اس طرح کا سفررات کے وقت کیا جاتا تھا' اس لیے کہ دن میں صحرا کا سفرشد ید گرمی اور دھوپ کی تمیازت کی وجہ سے تقریباً ناممکن تھا۔ جبکہ رات کے وقت **چ**ونكه دهوپنېيس موتی تھی' بلكه خنگی موتی تھی' لېذا جتنا بھی فاصله رات كو طے موجا تا تھاوہ غنیمت سمجها جاتا تھا۔ چنانچیغز وۂ تبوک کا سفر بھی رسول اللّٰهُ کَالْتَیْمُ اور صحابہ کرام مُوَلَّمُهُ نے رات کو ہی کیا۔حضرت معاذ بن جبل رہنئیا آ گے فرما رہے ہیں: صَلَّى بِالنَّاسِ صَلَّاةً الصُّبْحِ '' تورسول اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ نَهِ لوكول كے ساتھ صبح كى نماز اداكى'' \_ لينى آپ نے صحاب كرامٌ كو فجركى نماز برُها لَى - ثُمَّ إِنَّ النَّاسَ رَكِبُوْا ' ' پُرلوگ دوباره سوار مو كئے - ' اس کی وجہ پیتھی کہ ابھی چونکہ سورج کے نکلنے اور دھوپ کے تیز ہونے میں کچھ وقت باتی تھا' موسم ابھی ٹھنڈا تھا'لہٰذا فیصلہ ہوا کہ اس ٹھنڈے موسم میں جتنا سفر طے ہوجائے وہ غنیمت ہے جبکہ تمازت زیادہ ہو جانے کی صورت میں سفرمکن نہیں رہے گا اور سورج ڈھلنے تک کہیں نہ کہیں آ رام کرنا پڑےگا۔

فَلَمَّا أَنْ طَلَعُتِ الشَّمْسُ نَعَسَ النَّاسُ فِيْ آثَوِ الدُّلْجَةِ '' توجب سورجَ طلوع موري فلوع موري الوَّي تو الوَّي شب بيراری كے اثرات كے تحت او تكف كے '' برخض كو إس كيفيت كا تجربہ ہے كہ جے كے وقت جو سيم سحر چلتى ہے وہ تو كو يا با قاعدہ تھيكياں دے دے كر سلاتى ہے اوراگر رات جاگ كرگزارى ہوتو نيند كا غلبہ اور بھى بڑھ جا تا ہے۔ يہى وجہ ہے كہ ايك مسلمان كو يه ترغيب دلائى گئ ہے كہ وہ اپنے اس طبعى تقاضى كا مقابلہ كرتے ہوئے مسجد ميں فجركى نماز پڑھ كر اپنے مصلے پر بينھا اللہ كا ذكر كرتا رہے اور جب سورج پورى طرح طلوع ہو جائے تو دوركعت نماز اداكرے اور پھر اپنے گھر جائے۔ اس كى بہت فرح وفقيات بتائى گئ ہے۔ وَلَزِمَ مُعَاذٌ دَسُولَ اللّهِ عَلَيْكُ يُتُلُونُ آفَرَهُ '' اور حضرت معاذٌ ديا دہ وقت محاذً

نے اپنے لیے لازم تھہرا لیا رسول الله منافیقی کے ساتھ ساتھ چلے کو'۔ آپ ڈاٹھی بی اکرم کا لیے گئی کے اس تھ ساتھ چلے کو'۔ آپ ڈاٹھی بی اکرم کا لیے گئی اس سے کہیں الگ نہ ہو جا کیں۔ والنّاسُ تفَرَّقَتْ بِھِمْ دِ کَابُھُمْ عَلٰی جَوادِ آپ ان سے کہیں الگ نہ ہو جا کیں۔ والنّاسُ تفَرَّقَتْ بِھِمْ دِ کَابُھُمْ عَلٰی جَوادِ الطّویْقِ ''اوراکٹر لوگوں کا حال بیہو گیا کہ ان کی سواریاں انہیں لے کرراستے کی پوری چوڑائی میں پھیل گئیں'۔ راستے کی کوئی حدودتو متعین نہیں تھیں کہ دونوں اطراف میں کوئی باڑ لگی ہواور بس ان کے اندر ہی سواریوں نے چلنا ہو۔ بلکہ بیصحرا کا نقشہ ہے۔ ادھراُدھر پہاڑ ہیں اور درمیان میں کشادہ وادی ہے جس کے اندراونٹیاں اپنے سواروں کو لے کر آزادانہ چل رہی ہیں اور اِدھراُدھر منتشر ہوگئ ہیں۔ تاکی کُو وَتَسِیْوُ'' وہ اونٹیاں پچھ کھا تی بھی ہیں'۔ زمین پرکوئی چارہ ہے تو وہ کھار ہی ہیں یا کوئی کیکر وغیرہ کا درخت ہے تو اللہ تعالی نے انہیں اس مقصد کے لیے لمبی گرون وے رکھی ہے وہ ان درختوں کے بیت اور کا نے کھار ہی ہیں۔ اور سوار چونکہ اونگھ رہے ہیں' ان کا اونٹیوں پرکٹرول تو ہے نہیں لہذا ان کوآزادی حاصل ہے۔

ان کا اونتیوں پر کنٹرول تو ہے ہیں لہذا ان لوآ زادی حاصل ہے۔
فَبَیْنَمَا مُعَافَّ عَلَی اَفَرِ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَیْکُ '' پی ای دوران میں کہ حضرت معاذ اللہ کے رسول مَکَافِیْمُ کِفْسُ فَدم کی پیروی کررہے سے 'اپنی اونٹنی کو آپ مُکافِیْمُ کی اونٹنی اللہ کے رسول مَکَافِیْمُ کِفَافِیْمُ کُوافَیْمُ مَکُوفَّ وَ مَسِیْرُ اُنْحُولی '' جبکہ ان کی اونٹنی کو میں کے قریب رکھر ہے تھے۔ وَناقَتُهُ مُکَافِیْ '' لیعنی بھی رک کرہیں پھے چر چک لیتی اور پھر کھانے لگ جاتی ' لیعنی بھی رک کرہیں پھے چر چک لیتی اور پھر چل پڑتی ۔ عَشَرَتُ مَافَةُ مُعَافِی '' اچا تک حضرت معاذ کی اونٹنی نے اس کی لگام کینچی (اور اس سنجالے کی کوشش کی) تو وہ بدک گئ' ۔ حینی نفرتُ مِنْهَا مَافَةُ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَیْکُ اللّٰهِ عَلَیْکُ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُونُ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُلُونُ کُلُونُ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُونُ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُونُ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُونُ کی اونٹنی بھی بدک گئ ۔ وَمُمُ اَنَّ رَسُولَ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُشَفَ عَنْهُ قِنَاعَهُ ''اس پر رسول اللّٰمُ کُلُیْکُ کُونُ کُونِ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُونُ کُونِ اللّٰهِ عَلَیْکُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونِ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونِ کُونِ کُونِ کُونِ کُونِ کُونِ کُونُ کُونِ کُونِ کُونِ کُونِ کُونُ کُونُ کُونِ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونِ کُونِ کُونِ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونِ کُونُ کُون

استراحت فرمارہے تھے۔لیکن جب آپ کی اونٹنی بدکی تو آپ نے اپنے ہودج کا پردہ مِثَا إِلَيْهِ مِنْ مُعَاذٍ ٱلْيُسَ مِنَ الْجَيْشِ رَجُلٌ ٱدْنَى اِلَيْهِ مِنْ مُعَاذٍ ' ثَوْ آ پِ ثَلَاثَيْرَ ل و یکھا کہ پورے لئکر میں سے حضرت معاذ سے زیادہ کوئی بھی آ پِ مَالْلَیْمُ اے قریب نہیں ہے''۔ پورالشکرمنتشر ہو گیاتھا۔سواریاں اپنے سواروں کو لے کرتمام راستے کی وسعت مِين پِهِلِي مونَى تَصِين \_ آ مِنْ اللَّيْرُمُ نِهِ ويكها كه معاذ قريب مِين مه فَنَادَاهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُ فَقَالَ: ﴿ يَا مُعَادُ ﴾ " تو آ بَ تَالَيْكُم ن انبيس يكاركرارشا وفرمايا: ا عمعاذ! "قَالَ لَبَيُّنكَ يَا نَبيَّ اللَّهِ '' انہوں نے کہا: اے اللہ کے نبی! میں حاضر ہوں''۔ قَالَ: ((اُدُنُ دُونكَ ) '' آپئُلُيُّنَا مِن عَلَيْظِم نے فرمایا: اور قریب آجاؤ''۔ فَدَنَا مِنْهُ '' تو حضرت معاذٌ (اپنی اونٹنی کو لے کر) آ کے اور قریب ہو گئے'۔ حَتّٰی لَصِقَتْ رَاحِلَتُهُمَا إِحْدَاهُمَا بِالْاُنْحُواى '' يہاں تک كه دونوں كى سوارياں ايك دوسرى كے ساتھ مَس كرنے لگيس''۔ یعنی حضور مَالیّنیم کی اونٹنی اور حضرت معاذّ کی اونٹنی ایک دوسرے کے ساتھ رگڑ کھا رہی خَمِين \_ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ : ((مَا كُنْتُ آخْسِبُ النَّاسَ مِنَّا كَمَكَانِهِمُ مِنَ الْبُعُدِ)) "تورسول اللهُ فَاللَّيْزُمْ نِه فرمايا: مجھے توبير كمان نہيں ہوسكتا تھا كہ لوگ ہم ہے استے فاصلے پر ہوں گے!''

اس جہلے کے پیچھے ایک حقیقت مخفی ہے۔ رسول اللّہ کا آئیڈ کا گیائی مسلمانوں کے مابین ایک خاص حقیت ہے۔ آپ اللّہ کے نبی ورسول ہیں مسلمانوں کے سید سالار ہیں۔ آپ کو اکیلا چھوڑ دینا حکمت اور مسلمت کے سراسر خلاف تھا۔ ہر وقت آپ مُلَائیڈ کا کی ساتھ پہرا ہونا چاہیے تھا'تا کہ کوئی نا خوشگوار واقعہ پیش نہ آسکے۔ اور اسی سفر ہے والیسی پر ایک روز عین دو پہر کے وقت 'جبکہ ایسا ایک واقعہ پیش آیا بھی ہے۔ جبوک سے والیسی پر ایک روز عین دو پہر کے وقت 'جبکہ دھوپ تیز ہوگی تھی سارالشکر اِدھراُدھر تر بھر گیا۔ جسے جہال کوئی سایہ نظر آیا وہ وہاں چلا گیا'تا کہ قیلولہ کر لے۔ رسول اللّہ مُلَاثِیْنِ بھی ایک درخت کے سائے میں استراحت فرمانے گیا اور اپنی تلوارائی دوخت کی شنی کے ساتھ لؤکا دی۔ آپ مُلَاثِیْنِ اللہِ ہوئے قیماور آپ کے آس پاس کوئی نہ تھا۔ استے میں ایک فرکا وہاں سے گزر ہوا۔ اس نے تھے اور آپ کے آس پاس کوئی نہ تھا۔ استے میں ایک کا فرکا وہاں سے گزر ہوا۔ اس نے

و اربعین نؤوی کرد در 112 کاد کاد خطابات جمع کمی اس موقع کوغنیمت جانااور آپ مَلْ ﷺ بی کی تلوار نیام سے نکال لی۔ آپ مُلَاثِیْمُ کی آپُر کھی کھی تو دیکھا کہ وہ کا فرتلوارسونتے سر پر کھڑا ہے۔اُس نے کہا:اےمحمدً!اب مجھے بتاؤتمہیں كون مجھ سے بچا سكتا ہے؟ آپ مَلَيُّ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى بچا سكتا ہے''۔یعنی اگر چہ حالات میرے لیے بالکل ناموافق ہیں' میں لیٹا ہوا ہوں اورتم کھڑ ہے ہو' میں غیر سلے ہوں جبکہ تمہارے ہاتھ میں تلوار ہے۔ بظاہر حالات و واقعات اور مادی اسباب سارے تہمارے ہاتھ میں ہیں کیکن اصل مستب الاسباب تو اللہ ہے۔ آپ مَلَّقَمُ إِ کی زبانِ مبارک ہے الله کالفظ ایسے نکلا کہ اس کا فریر کیکی طاری ہوگئی اور اس کے ہاتھ ي المارچيوٹ گئي۔ آپ مَالْيَيْزَانِ تلوارا لھالي اور فرمايا: ''ابتم بتا وَتنهيں مجھ ہے کون يچائے گا؟''اس نے ہاتھ جوڑ ويے اور كہا: كوينم وَابْنُ كُوينم ''آپ تو ايك نهايت شریف انسان ہیں اور ایک نہایت شریف انسان کے بیٹے ہیں' ؑ۔ یہ گویا انتہائی خوشامہ کے کلمات تھے جواُس کا فراورمشرک نے کہے۔ تحویْم کا لفظ عربی زبان میں بہت او نچا مقام رکھتا ہے۔اس کا مطلب ہے بہت ہی صاحبِ مرقت صاحبِ شرافت اور بہت ہی سخى مخص اسى سے بھرافعل التفصيل كاصيغه ہے آنحوم اسى ليے بم آنخصور مَا اللَّهُ اور نبي ا كرم' ' بھى كہتے ہيں \_ بہرحال آپ مَا لَيْنَا اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ الله لیکن ایک وعدہ کر د کہ مسلمانوں کے خلاف بھی جنگ میں شریک نہیں ہوگے۔ آپ مُلَّا اَیْمُ اِ نے اسے مینہیں کہا کہ ایمان لاؤ' کیونکہ میتو ایک جبری ایمان ہو جا تااور دین میں کوئی جرنہیں ہے۔اس کا فرنے کہامیں وعدہ کرتا ہوں کہ مسلمانوں کے خلاف جنگ میں بھی شريك نبيس مول كا اور جا كرلوگول سے كہا: جِنْتُكُمْ مِنْ ٱلْحُرَمِ النَّاسِ " ميں إس وقت

تمہارے پاس شریف ترین انسان کے پاس نے آرہا ہوں'۔ میں نے ضمناً بیوا قعداس لیے بیان کردیا ہے تاکہ معلوم ہوجائے کہ رسول اللّٰم اَلَّالِیَّا اِللّٰم اللّٰه اَلَّالَٰ مِنَّا نے کیوں حیرت کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا کہ: ((مَا کُنْتُ آخیسِبُ النَّاسَ مِنَّا کَمَکانِهِمْ مِنَ الْبُعْدِ)'' میں تو بینہیں گمان کرسکتا تھا کہ لوگ ہم سے استے فاصلے پر ہوں گئے'۔اب یہاں حضرت معاذبن جبل رہا تھے نے جو بات کہی اِس میں ہمارے لیے ایک

کیا' بلکہ فر مایا کہ میں خود بھی اونگھر ہاتھا۔ بینوٹ کرنے کا خاص اور بہت اہم مقام ہے۔ اس میں سب کی طرف سے وہ معذرت بھی قبول ہوگئ جو حضرت معادٌّ نے پیش کی اورآت بے نے اپنی بات بھی بتا دی کہ ٹھیک ہے یہ بشری تقاضے ہیں جومیرے ساتھ بھی لگے ہوئے ہیں۔ وراصل ہمارے ہاں دوانتہا ئیں ہیں۔ایک انتہا یہ ہے کدرسول اللہ مَثَالْظِیَّا کی جو اممیازی شان ہے اس کو بڑھاتے بڑھاتے (نعوذ باللہ) اللہ تعالیٰ کے برابر بلکہ اُس سے

دراصل ہمارے ہاں دوانہائیں ہیں۔ایک انہایہ ہے کہ رسول اللّہ مَّالَّیْا َ اُلْہِ کَا ہُوں اللّہ مَالِیْ اللّہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّہ اللّٰہ اللّ

و اربعین نُووی کی در ۱۱۸ می در خطابات جمعه کمی ہماری ہی طرح کے بشریتھے اسی گوشت پوست کے بینے ہوئے بتھے اسی طرح کا خون آب ك جم ميں دور رہا تھا'آ پِمَنْ لَيْنَا كُواگر زخم لگا ہے تو جم سے خون لكا ہے' آ پِمُنَّاثِيَّةٍ کو بھوک بھی لگتی تھی اور پیاس بھی ۔ تو معلوم ہوا کہ جو عام بشری تقاضے ہیں ہی سب آپ کے ساتھ تھے کیکن ساتھ ہی آپ ٹاٹٹا گھڑ فور فرماتے ہیں: ﴿ (اَ یُکُمْ مِ قَلْمِلْ ))''تم میں سے کون ہے مجھ جیسا؟''رسول اللّه مَا لِلْتُعَالِّيْ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِمْ كُو''صوم وصال''سے منع کیا تھا۔صوم وصال بیہ ہے کہ جوروز ہ رکھا وہ شام کوا فطار نہیں کیا' بلکہ وہی روز ہ رات بھرآ گے چلتا رہا۔ پھرا گلا دن بھی روز ہے کی حالت میں گز را اور اگلے دن شام کوروز ہ افطار کیا۔ توبید دودن کا''صوم وصال''ہے۔ رسول اللّٰه مُاللّٰیُظِ خودتو دودن کا'بلکہ بھی کبھی تین دن کاصوم وصال بھی رکھتے تھے کیکن صحابہؓ کو بختی ہے منع کرتے تھے۔ تو کسی نے ہمت کرکے پوچھ لیا کہ حضور! آپ خود تو صوم وصال رکھتے ہیں اور ہمیں روکتے ہیں؟ ال پرآپ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَرْمايا: ((وَا يَتُكُمْ مِنْلِي، اِنِّي اَبِيْتُ يُطْعِمْنِي رَبِّي وَيَسْقِيْنِ))(١) ''تم میں سے کون ہے مجھ جیسا؟ میں تو اس حال میں اپنی رات گز ارتا ہوں کہ میرارب مجھے کھلاتا بھی ہے اور پلاتا بھی ہے''۔ تو ہمیں اِن دوانتہاؤں کے مامین رہنا ہوگا۔ آ پِمَالْيَظِ إِبْرُوتُو مِينُ ليكن مرلحاظ ہے ہم جیسے بشرنہیں میں۔اور یہ کہ آپ مَالْيُظِ اپنی تمام تر جلالت شان کے باوجود اللہ کے بندے ہی ہیں' اللہ کے برابر ہرگز نہیں ہیں! جیسے کسی عارف ماللُّد نے کہا:

ٱلْمُعَبْدُ عَبْدٌ وَاِنْ تَرَقَّٰى وَالْنُ تَرَقَّٰى وَالْنُ تَنَوَّلُ وَالْنُ تَنَوَّلُ

'' بندہ تو بندہ ہی رہتا ہے چاہے کتی بلندی پر چلا جائے (ساتویں آسان پر پہنچ جائے ) اور ربّ تو ربّ ہی رہتا ہے چاہے کتنا نزول فرمالے (آسانِ دنیا پر آ جائے )۔''

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الصوم باب التنكيل لمن اكثر الوصال وصحيح مسلم كتاب الصيام باب النهي عن الوصال في الصوم

بہر حال ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّ مِنْلُكُمْ ﴾ '' میں تمہارے جیبا ایک انسان ہول' یہ بھی ایک حقیقت ہے اور: ((اَیُّکُمْ مِنْلِیْ))'' کون ہے تم میں میرے جیبا؟' یہ بھی اپنی جگدایک حقیقت ہے۔ اس حدیث میں آپ کُلُیْنِ اپنی طبع بشری کا تقاضا بیان کر رہے ہیں کہ: ((وَ اَنَا کُنْتُ نَاعِسًا))'' میں خود بھی اوگھ رہاتھا''۔

فَلَمَّا رَاى مُعَاذُّ بُشُولَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُ إِلَيْهِ وَخَلُوتَهُ لَهُ '' يُس جب حضرت معاذٌّ نے دیکھا کہ اس وقت حضوراُن سے خوش ہیں اور ان کے لیے موقع بھی تنہا کی کا ہے'۔ ظاہر بات ہے کہ تیں ہزار کے شکر میں ہے ایک ہی شخص آپ کا ٹیٹے کے ساتھ جڑا ہوا ہے تو انہیں دیکھ کرآپ کوخوثی ہوئی ہوگی اور اُن کے لیے آپ کے قلب مبارک میں يقينًا محبت كا ايك عضر بيدا مواموكًا حقَّالَ مَا رَسُوْلَ اللَّهِ انْذَنْ لِيْ اَسْأَلُكَ عَنْ كَلِمَةٍ قَدُ آمْرَضَتْنِیْ وَاَسْقَمَتْنِیْ وَاَحْزَنَتْنِیْ''آپؓ نے (موقع کوننیمت جانتے ہوئے) کہا: ا الله كے رسول مَثَالِثَيْرُ إلى مجھے اجازت و بجے كەميں آ ب سے الى بات بوچھوں جس نے مجھے مریض بنا کر رکھ دیا ہے' مجھے بیار کر دیا ہے اور مجھے شدید رنج وغم سے دو جار کر دیا بْ ـ مِين اس كَ فكر مِين هما جار با مون \_ فقالَ نَبِيُّ اللّهِ عَلَيْكَ : ((سَلْنِي عَمَّ شِنْتَ)) '' تو آپمَ اللَّيْظِ نے ارشاد فرمایا: مجھ ہے بوچھو جو بھی تم جا ہو''۔اب اُس وقت چونکہ آ مِهُ عَلَيْهُمْ كَا طَبِيعت مِين بشاشت تَهَى ُ دريائے سخاوت جوش مِين تَهَا ' تُو آ بِمَ كَالْفَيْمُ انْے انبیں گو یا کھلا لائسنس دے دیا کہ جو جا ہو پو چھلو۔اب ہم یہاں اپنااورحضرت معا ذراللیّ کا مواز نہ کرلیں کہ آ ہے کس چیز کی فکر میں گھلے جار ہے تھے' بیار اورغمز دہ ہورہے تھے' جبکہ ہماری پریشانیوں اور نفگرات کامحور کیا ہے!

فَقَالَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ حَدِّنُنِي بِعَمَلِ يُدُّخِلُنِيَ الْجَنَّةَ لَا اَسْأَلُكَ عَنْ شَيْءٍ غَيْرَهَا
د الله ك نَي اللهِ حَدِّنُنِي بِعَمَل بَنَا وَ يَجِي جو مجھے جنت ميں داخل كردئ اس كسوا
ميں آپ سے اوركوئى بات نہيں بوچھوں گا'۔ آپ صالى رسول ہيں بلكہ فقہا عِصابہ ميں
ميں آپ سے اوركوئى بات نہيں (اعْلَمُهُمْ بِالْحَكَلالِ وَالْحَرَامِ)) كى سند بھى مل
ان كا شار ہے نبى اكرم كَالْيُنْ الله انبيں ((اعْلَمُهُمْ بِالْحَكَلالِ وَالْحَرَامِ)) كى سند بھى مل
چكى ہے مگر پھر بھى وہ يہ گار نئى نہيں سجھتے كہ ميں تو جليل القدر صحابى رسول ہوں لہذا ميرى

و اربعین نئووی کے دور 116 میں میں انہیں ہم یہ کہ است ہم اربین ۔ وہ بھی جنت تو بھی ہے۔ انہیں ہیں ۔ وہ بھی محاسبہ اُخروی اور اُخروی قانونِ مجازات سے بےخوف نہیں ہیں۔ جبکہ ہمارا حال میہ کہ ہمیں تو محاسبہ اُخروی کی فکر ہی نہیں ہیں۔ ہم تو سیجھتے ہیں کہ بس سید ھے جنت میں حاسبہ اُخروی کی فکر ہی نہیں ہیں۔ ہم تو سیجھتے ہیں کہ بس سید ھے جنت میں حاسبہ اُخروی کی فکر ہی نہیں ہیں۔ ہم تو سیجھتے ہیں کہ بس سید ھے جنت میں حاسبہ اُخروی کی فکر ہی نہیں ہیں۔ ہم تو سیجھتے ہیں کہ بس سید ھے جنت میں حاسبہ اُخروی کی فکر ہی نہیں ہیں۔ ہم تو سیجھتے ہیں کہ بس سید ھے جنت میں حاسبہ کی سید ہے۔

((مَنْ جَعَلَ الْهُمُوْمَ هَمَّا وَاحِدًا هَمَّ آخِرَتِهٖ كَفَاهُ اللَّهُ هَمَّ دُنْيَاهُ .....))(١) ''جِن شَخْصَ نے اپنے تمام تَقَرات کوایک ہی فکر کے اندرگم کردیا ُ یعنی آخرت کی فکر

، کن شک سے اپنے تمام سرات والیہ، ق سرے امدر ) سردیا ہیں است س س کے اندر' تو دنیا کے سارے نظرات کے ضمن میں اللہ اسے کفایت کرے گا۔''

الله تعالی اس کے سارے مسائل حل کرد ہے گا۔ یعنی تم اللہ کے بن جاؤ تو اللہ تمہارا بن جائے گا۔ جب اللہ تمہارا بن جائے گا تو پھرتمہیں کسی چیز کی فکر کی ضرورت ہی باقی نہیں رہے گی۔اللہ کے بنوتو سہی!

<sup>(</sup>١) مشكونة المصابيح كتاب العلم الفصل الثالث بحواله ابن ماجه والبيهقي-

و اربعین نَوَوی کی محدی ۱۱۸ می ده در از این خطابات جمعه کهی در مودن کا در نها رفی از نها رفی این نها رفی این که می این می در در در این می این کا در نها رفی کا

اب يہاں رسول الله عَلَيْ الله وَالله عَلَيْ الله وَالله عَلَيْ الله وَالله عَلَيْ الله وَالله وَالله عَلَيْ الله وَالله عَلَيْ الله وَالله عَلَيْ الله وَالله وَالله عَلَيْ الله وَالله عَلَيْ الله وَالله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَاله

نوٹ کیجے کہ رسول اللہ مَا اللہ عَلَیْ اللہ است جوفر مائی ہے وہ ایمان کی ہے اسلام کی مہیں ہے۔ اس لیے کہ اسلام تو نقطہ آغاز ہے جبکہ اصل شے تو ایمان ہے۔ اس لیے آپ نے فرمایا: ((تُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْآخِوِ))'' تم پختہ ایمان رکھواللہ تعالی اور یومِ آپ نے فرمایا: ((وَتُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْآخِو))'' اور نماز قائم کرو' ۔ اللہ پرایمان کوتازہ رکھنے کے لیے نماز ہے۔ تیسری بات فرمائی: ((وَتَعُبُدُ اللّٰهَ وَحُدَهُ لَا تُشُولُ بِهِ مَنْ اللّٰهَ وَحُدَهُ لَا تُشُولُ بِهِ مَنْ اللّٰهَ وَحُدَهُ لَا تُشُولُ بِهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَحُدَهُ لَا تُشُولُ بِهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَالِم اللّٰهِ وَحُدَهُ لَا تُشُولُ بِهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَحُدَهُ لَا تُشُولُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ال

یہاں لفظ''عبادت' اور''شرک'' آئے ہیں۔عبادت کامفہوم صرف نماز روزہ تک محدود نہیں ہے بلکہ اس رتفصیلی گفتگو کیں ہوتی رہی ہیں کہ عبادت اللہی کا مطلب ہے انتہائی محبت کے جذیبے سے سرشار ہوکراللہ تعالی کی ہمہ وقت' ہمہ جہت اور کامل اطاعت

و (ابعین نووی کری در ایل کریا۔ دیا کی ہر شے سے بڑھ کر اللہ تعالیٰ سے محبت ہو۔ جیسے فر مایا گیا: ﴿ وَاللَّذِیْنَ اَمَنُوْا اَشَدُّ حُبًّا لِلّٰہِ ﴾ (البقرة:٥٠١) ''اور جولوگ (ﷺ مؤمن اور ہیں ان کوشد یدمجت ہے اللہ سے' عبادت کے لیے فاری کا ایک لفظ ہے'' بندگی' اور ایک ہے' ' پرستش' ' ان دونوں کو جمع کریں گے تو عبادت بنے گی۔ یہ جوفر مایا گیا ہے کہ: ﴿ وَمَا خَلَفُتُ الْبِحِنُ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ (اللَّهٰ دینت) ''اور میں نے نہیں پیدا کیا جنوں اور انسانوں کو مگر اس لیے کہ میری عبادت کریں' ۔ تو یہاں عبادت سے مراد محض عبادات یعنی نماز' روزہ' جج اورز کو قنہیں ہیں۔ اگر چہ یہ بھی عبادت اور اللہ تعالیٰ مراد محض عبادات یعنی نماز' روزہ' جج اورز کو قنہیں ہیں۔ اگر چہ یہ بھی عبادت اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں شامل ہیں مگر عبادت الہی صرف انہی چیزوں تک محدود نہیں ہے۔

کی اطاعت میں شامل ہیں گرعبادت الہی صرف انہی چیز وں تک محدود نہیں ہے۔

یہاں عبادت کے بعد دوسرا لفظ' شرک' آیا ہے کہ: ((لَا تُشُوكُ بِهِ شَیْنًا))

'اللہ تعالیٰ کے ساتھ کی کوشر یک نہ ظہراؤ' ۔ یہاں بھی نوٹ سیجے کہ شرک بھی صرف بت پرتی کا شرک نہیں ہے کہ بت پرتی چھوڑ دوتو شرک ختم ہوگیا' بلکہ نفس پرتی بھی تو بہت بڑا شرک ہے۔ارشادِ اللی ہے: ﴿ اَفَرَءَ یُتَ مَنِ اتّدَعَدُ اللّٰهَ هُولُهُ ﴾ (الحالیة: ۲۲)

''(الے نی کُالٹینِ ا) کیا آپ نے دیکھا اُسٹی کھی کوجس نے اپی خواہشِ نفس کو اپنا معبود بنالیا؟' تو خواہشِ نفس بھی تو معبود ہو جاتی ہے۔اگر چہ نفس کی نماز تو کوئی نہیں پڑھتا گر نفس کی اطاعت تو کر رہے ہیں! اندر سے نفس کا جو تقاضا الجرتا ہے تو یہ دیکھے بغیر کہ یہ طال ہے یا جرام ہے' شریعت کی روسے جائز ہے یا ناجائز ہے' بسر وچشم اس کی پیروی کرتے ہیں ۔تو گویانفس انسان کا معبود بن گیا۔اسی طرح مال کی محبت میں اس در جے سرشار ہو جانا کہ اس کے حصول میں طال اور حرام کی تمیزختم ہو جائے' تو یہ مال کی بندگی ہوا ایک در ہے کا شرک ہے۔ رسول اگرم شُکھنٹی کی ایک حدیث مبار کہ ہے:

((تَعِسَ عَبْدُ الدِّيْنَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ)) (١)

" بلاك ہوجائے (یا ہلاك ہوگیا) دینارودرہم كابندہ\_"

تو يهال بھى آپ مَالْيَكُمْ أَوْمِهُ 'كَالْفَظُ لَائِحَ مِينَ كَهُ كَهِمْ كُوتُو ثَمَّ الله كَ بَنْدِ بِ عَبْرِ تَ (١) صحيح البخارى 'كتاب الجهاد والسير' باب الحراسة في الغزو في سبيل الله\_ ہوجبکہ حقیقت میں تم مال کے بندے ہو۔ دیکھئے ہندوکشمی دیوی کی پوجا کرتا ہے کہ وہ
اسے مال عطا کرد نے جبکہ ہم براہ راست مال کے بجاری ہیں۔ ہم نے صرف کشمی دیوی
کو درمیان میں سے ہٹایا ہے باقی ہمارا اور ہندوؤں کا اصل معبود تو مال ہی ہے۔ کشمی
دیوی تو درمیان میں محض واسطہ ہے۔ تو شرک محض بُت پرسی کا نام نہیں ہے بلکہ شرک اور
میمی بہت سے ہیں۔ میں نے اللہ تعالیٰ کی تو فیق سے ایک عرصہ قبل '' حقیقت واقسام
میرک' کے موضوع پر ایک ایک گھنے کی چھ تقاریر کی تھیں (۱) کہ شرک عقیدے کا بھی ہے'
میل کا بھی ہے اور شرک انفرادی بھی ہے' اجماعی بھی ہے۔ آج کا سب سے بڑا شرک
اجماعی شرک یعنی انسانی حاکمیت (Human Sovereignty) ہے۔ اس سے بڑا
شرک اور کیا ہوگا کہ '' آئمیلک'' تو صرف اللہ ہے لیکن یہاں انسان خود خدا بن کر بیٹھ گیا
ہے۔ بقول اقبال: ۔

سروری زیبا فقط اُس ذاتِ بے ہمتا کو ہے تھمراں ہے اِک وہی باقی بتانِ آزری

مادہ پری بھی بہت بڑا شرک ہے۔ آج انسان کا سارا تو گل اللہ کی ذات کے بجائے اسباب و وسائل پر ہے۔ ارشادِ الہی ہے: ﴿ .....اَلَّا تَمَتَّحِدُوْا مِنْ دُوْنِنیْ وَکِیْلًا﴿) ﴿ (بنی اسراء یل) '' .....کہ میرے سواکسی اور کو اپنا کا رساز نہ مجھ بیٹھنا''۔ اسی طرح ریا کاری کوشرکِ خفی قرار دیا گیا ہے۔ فرمانِ نبویؓ ہے:

((مَنُ صَلَّى يُرَائِئُ فَقَدُ اَشُرَكَ ' وَمَنُ صَامَ يُرَائِئُ فَقَدُ اَشُرَكَ وَمَنُ تَصَدَّقَ يُرَائِئُ فَقَدُ اَشُرَكَ))(٢)

''جس نے دکھاوے کے لیے نماز پڑھی وہ شرک کر چکا' جس نے دکھاوے کے

(۲) مستد احمد\_

<sup>(</sup>۱) محترم ڈاکٹر اسراراحمد کی میہ چھ تقاریر کیسٹ سے صفی قرطاس پر منتقل کر کے ضروری ایڈیننگ کے بعد پہلے ماہنامہ میثاق میں فروری ۲۰۰۱ء سے جولائی ۲۰۰۱ء کے دوران'' حقیقت واقسامِ شرک'' کے عنوان سے شائع ہوئیں اوراب اس عنوان سے کتابی شکل میں بھی شائع ہو چکی ہیں۔ دلچہی رکھنے والے افراد اِن سے بھر پوراستفادہ کر سکتے ہیں۔

و اربعین نؤوی کر چا اورجس نے دکھاوے کے لیے صدقہ ویاوہ شرک کے روزہ رکھاوہ شرک کر چکا اورجس نے دکھاوے کے لیے صدقہ ویاوہ شرک

عربی زبان میں تعل ماضی پر"قَدْ" آ جائے تو یہ ماضی قریب یا present perfect tense کامعنی دیتا ہے۔اگرکوئی کہے کہ''میں پیکا م کرنا چاہتا ہوں'' تو اس میں ایک شبہ ہے کہ وہ بیکام کر سکے گایانہیں' لیکن اگروہ بیہ کے کہ'' میں بیکام کر چکا ہوں'' تو اس میں تو اب كوئى شبنهيں ہے۔اس حديث ميں تين مرتبه "فَقَدُ اَشُوكَ" ، فرمايا گيا ہے۔ نبي ا کرم مَنَاتِیْنَا نے میہ بات بڑی باریک بنی سے واضح فرما دی ہے کہ دکھاوے کی خاطر نماز یر صنے والا' روز ہ رکھنے والا اور صدقہ کرنے والا بلاشک وشبہ شرک میں مبتلا ہو چکا ہے۔ مثال کے طور پراگرتم نماز پڑھ رہے ہواورتم دیکھو کہ کوئی شخص تمہیں دیکھر ہاہے لہذاتم سجده طویل کردوتو تمهارا بیمل شرک شار ہوگا۔اس لیے کہ عام حالات میں اگرتمہاراسجدہ تین سینڈ کا ہور ہا تھا اوراب پانچ سینڈ کا ہو گیا ہے تو یہ مزید دوسینڈ کاسجدہ کس کے لیے ہے؟ اب اس ایک تجدے کے گویا دومبحود ہو گئے 'ایک اللہ تعالیٰ اور دوسرا وہ شخص جے دکھایا جار ہاہے۔تو ایمان اور بندگی کے تمام تقاضوں کو پورا کرنا اورشرک کی تمام کیفیتوں ت بِحِنا 'يه إلى جل مِل مِن عِات كانسخه: ((تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتُقِيْمُ الصَّلَاةَ وَتَغْبُدُ اللَّهَ وَحُدَةً لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا)) \_

آ گے فرمایا: ((حَتَّی تَمُونَ وَانْتَ عَلَی ذَلِكَ)) '' یہاں تک کہ ای حالت میں تمہاری موت واقع ہوجائے'' یعنی اگر تمہارااللہ اور یوم آخرت پر پختہ ایمان ہے' اور تم اللہ کی یا دکوتا زور کھنے کے لیے تمام لواز مات کے ساتھ نماز اواکر تے رہو' صحیح معنوں میں اللہ کی بندگی کر واور شرک کی تمام حالتوں اور کیفیات سے مجتنب رہواور زندگی بحرتمہاری اللہ کی بندگی کر واور شرک کی تمام حالتوں اور کیفیات سے مجتنب رہواور زندگی بحرتمہاری کہی کیفیت رہے' شیطان یا تمہارا اپنانفس تمہیں کوئی اڑنگا نہ لگا دے کہ تم مُنہ کے بَل گر جاوُن تو تم جنت میں واخل ہو جاؤ گے۔ اربعین نووی کی حدیث نمبر ہم جو إن شاء اللہ جاؤ' تو تم جنت میں واخل ہو جاؤ گے۔ اربعین نووی کی حدیث نمبر ہم جو إن شاء اللہ کمارے زیرمطالعہ آئے گی' اس میں اصل مضمون یہی ہے کہ ایک شخص ساری عمر اچھے کام کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ جنت کے قریب پہنچ جاتا ہے' لیکن موت کے قریب آکر

فَقَالَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ أَعِدُلِيْ فَاعَادَهَا لَهُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ '' حضرت معافر النَّيْ عَضِ كَا حضور! ذرا مجھ دوبارہ یہ بات فرما دیجے تو آپ تَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَفِرْوَقِ عَلَى اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَفِرْوَقِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَفِرْوَقِ عَلَیْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَفِرْوَقِ عَلَیْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

فَقَالَ بِاَبِيْ وَأُمِّى اَنْتَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ فَحَدِّنِيْ ''تو حضرت معاذ فَعُرض كيا: الله لَهُ عَدِّنِيْ ''تو حضرت معاذ فَعُرض كيا: الله كَ نَبُّ امير عال باپ آپ پرقربان! مجھے ضرور بتا ہے!'' انہیں اور كیا چاہیے تقا۔ بیتو یوں جھے كہ ان كو بونس مل رہا ہے كہ جو کچھ پوچھا تھا اس ہے آگے كی بات سامنے آرہی ہے۔ فَقَالَ نَبِیُّ اللَّهِ عَلَیْتُ اللّٰهُ وَحُدَهُ لَا اللّٰهُ وَحُدَهُ لَا شَوِیْكَ لَهُ وَانَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ )''تو الله كن تشهد آن لا الله وَلا الله وَحُدَهُ لا شَوِیْكَ لَهُ وَانَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ )''تو الله كن بَن مُعَلَّمُ الله وَلَى معبود نہیں سوائے تنها الله تعالی کے جس كا فرمایا: یقینا دین كی جڑیہ ہے كہ م گوائی دو كہ كوئی معبود نہیں سوائے تنها الله تعالی کے جس كا كوئی شریک نہیں اور یہ كہ محمد (مَنْ الله عَلَیْمُ ) اللہ كے بندے اور اس كے رسول بیں'۔ یہاں نوٹ یجھے كہ ایمان كی بات نہیں ہوئی' بلکہ شہادت كی بات ہوئی ہے جواسلام كی جڑہے۔ آگے فرمایا: ((وَانَّ قَوَامَ هٰذَا الْاَهُو ِ إِقَامُ الصَّلَاةِ وَایْنَاءُ الزَّ كَاةِ )''اور اس دین کوقائم آگے فرمایا: ((وَانَّ قَوَامَ هٰذَا الْاَهُو ِ إِقَامُ الصَّلَاةِ وَایْنَاءُ الزَّ كَاةِ )''اور اس دین کوقائم

رکھنے والی اور اس کی شیرازہ بندی کرنے والی چیز ہے نماز کو قائم کرنا اور زکو ہ ادا کرنا"۔ ((وَانَّ فِرْوَةَ السَّنَامِ مِنْهُ الْجِهَادُ فِنِی سَبِیْلِ اللّٰهِ))' اور اس کی بلندترین چوٹی جہاد فی سبیل اللہ ہے'۔ گویا یہ ایک ورخت ہے جس کی جڑ ہے شہادت ۔ اور اس کا تنا' جس کے اوپر یہ درخت کھڑا ہے' وہ ہے نماز کا قیام اور زکو ہ کی ادائیگی ۔ اور اس کی چوٹی ہے جہاد فی سبیل اللہ ۔ اس طرح رسول الله مَنَّا الله کُولیک درخت کی مثال سے تین حصوں میں تقسیم کر کے واضح فر مادیا۔ قرآن مجید میں بھی اللہ تعالی نے ایک ورخت کی مثال بیان فرمائی ہے: ﴿ اللّٰهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ عَلَیْ کُلِیمَ اللهُ مَنَا اللهُ عَلَیمَ اللهُ عَلَی ہِوَ ایک ورخت کی مثال بیان فرمائی ہے: ﴿ اللّٰهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ عَلَی عِیمانی کی الله کی ایک یا آ ب نے کے مانہیں کیے اللہ تعالی نے ایک مثال بیان کی ایک یا کیزہ ویکے ایک یا کیزہ درخت ہوجس کی جڑ (زمین میں) مضبوطی سے قائم ہوتی ہوتی ہوجس کی جڑ (زمین میں) مضبوطی سے قائم ہوتی ہوتی ہوجس کی جڑ (زمین میں) مضبوطی سے قائم ہوتی ہوتی ہوجس کی جڑ (زمین میں) مضبوطی سے قائم ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہیں؟''

اب اس جہاد کے حمن میں ایک خاص بات جوسا منے آرہی ہے وہ مشکلات الحدیث میں سے ہے۔ قرآن وحدیث کے بعض مضامین جومشکل ہیں، جن کا افہام وتفہیم آسان نہیں ہے اور عام لوگوں نے ان کو بیجھنے میں بڑی طور یں کھائی ہیں، ان میں سے ایک مقام یہ بھی ہے۔ آپ مُلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَحُدَهُ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَحُدَهُ لَا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَحُدَهُ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

سے سپر د ہے''۔ یعنی مسلمان ہونے کے لیے تو یہ چیزیں کافی ہیں' یعنی نماز' زکوۃ اور شہارتین اس سے امان حاصل ہوجائے گی' لیکن اگر کسی پرکوئی شرعی حدقائم ہوجائے تو وہ افذ ہوگی' مشلا چور کا ہاتھ کا ٹاجائے گا' غیرشادی شدہ زانی کوسوکوڑے لگائے جا کیں گے اور شادی شدہ زانی کورجم کیا جائے گا' وغیرہ۔

یہاں بداہم بات نوٹ کر لیجے کہ لوگوں سے جنگ کرنے کا متذکرہ بالاحكم عام حکم نہیں ہے' بلکہ بیخاص مشرکین عرب کا معاملہ تھا۔اس ضمن میں سورۃ التوبیۃ کی ابتدائی جچھ **آیات** کو سیحضے میں بھی اکثر لوگوں کو بہت مغالطہ ہوا ہے۔ بیہ مقام قر آن مجید کے مشکل مقامات میں سے ہے جس کو بہت کم لوگوں نے صحیح طور پرسمجھا ہے اور اس سے غیروں کو اعتراض کرنے کا موقع ملاہے۔ان آیات میں جو حکم وارد ہواہے کہ ایمان لاؤ'یا پھرقل کردیے جاؤ گے' تو دشمنوں نے اس پراعتراض کیا ہے کہاسلام تو تلوار کے ذریعے سے پھیلا ہے۔ حالانکہ بیاخاص بنی اساعیل یعنی اُمیین کے لیے حکم تھا جن کی طرف رسول اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل مستحق ہوں گے۔ بیاللہ تعالیٰ کی ایک خاص سنّت رہی ہے کہ جس قوم کی طرف معیّن طور ر کسی رسول کو بھیج دیا جا تا اور وہ دعوت وتبلیغ کے ذریعے سے اتمام جمّت کردیتے ' لیکن پر بھی وہ قوم ایمان نہ لاتی تو وہ ہلاک کر دی جاتی قر آن مجید کے اندرالیں قوموں کے حالات و واقعات موجود بيل \_ قوم نوخ، قوم هود، قوم صالح، قوم لوظ، قوم شعيبً اورآ لِ فرعون ميسب قومين اس قانون كے تحت ملاك كى منس -سورة التوبة كى إن آ بات میں بھی معین طور پر بنی اساعیل کے لیے تھم نازل ہوا کتمہیں جارمہینے کی مہلت وی جارہی ہے'اس کے اندرا بیان لے آؤ'ورنہ تمہاراقتل عام ہوگا۔اگرچہ بالفعل اس کی نوبت نہیں آئی'اس لیے کہ زیادہ تر لوگ ایمان لے آئے اور باقی عرب کوچھوڑ کر چلے مگئے ۔ تو اِس حدیث میں جو بات بیان ہور ہی ہے وہ عام نہیں ہے 'بلکہ اسی خاص پس منظر میں بیان ہور ہی ہاور سے کم اُمیتین عرب کے لیے معین ہے۔اس لیے کدرسول الله مُنَافِیْنِا کی بعثت اُمّیین عرب کے لیے خاص تھی اور باقی اہلِ عالم کے لیے عام تھی۔ازروئے

ومر اربعين نؤوي مع مع مدي ( 124 عرب خطابات جمع ميدي الفاظِقر آني:

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ ..... ﴾ (الحمعة:٢)

'' وہی ہے (اللہ) جس نے بھیجا امین میں ایک رسول خودا نہی میں ہے .....''

آ كَ جُورِسُولِ اللَّهُ فَأَيُّنْ إِنْ مَارِبِ مِينِ : ((وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ عَزَّوَ جَلَّ))' 'اورأن كا

حساب الله عزیز وجلیل کے ذمہ ہے' تو اس سے مراد بیہ ہے کہ کوئی شخص دل سے ایمان

لار ہاہے یا یونہی جان بچانے کے لیے ایمان لار ہاہے بیداللہ جانے اور وہ جانے 'میرے

ہاں اس کا اسلام قبول کر لیا جائے گا۔ اور ہم یہ بات تفصیلاً جان چکے ہیں کہ اگر کوئی شخص

اینے اسلام یا اپنے ایمان کا زبان سے اقر ارکر رہا ہے ٔ چاہے اس کے دل میں جو کچھ بھی

ہو' تو ہم پیزبیں کہہ <del>سکت</del>ے کہ وہ جان بچانے پااسلامی ریاست میں حقوق حاصل کرنے کے

لیے ایسا کررہا ہے' بلکہ وہ قانونی طور پرمسلمان ہے اور اس کو وہ سارے حقوق حاصل ہوں گے جوایک تخے اور یکے مسلمان کے ہیں۔

اں حدیث پر گفتگو آئندہ نشست میں جاری رہے گی۔اللہ تعالیٰ ہمیں دین کاصحح

فہم اور تفقہ عطا فر مائے اوراس کے ملی تقاضوں کو پورا کرنے کی تو فیق عطا فر مائے۔

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

## حكمتِ دين كاليك ظيم خزانه <sup>(۲)</sup>

۱۳ و۲۰ جولائی ۲۰۰۷ء کے خطابات جمعہ

نطبهٔ مسنونه کے بعد:

آعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطٰنِ الرَّجِيُمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيُم

هُوالَّذِي َ ارْسُل رَسُولَهُ بِالْهُرِى وَدِيْنِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الرِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴿ يَأَتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا هَلُ اَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ الِيُورِ ثُوُمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهٖ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِالْمُوالِكُمْ وَانْفُسِكُمُ \* ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمُ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ فِي الصّف (الصّف)

اِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَأَلَّهُمُ بُنْيَانٌ مَّرُصُوصٌ (الصّف)

وَقَاتِلُوْهُمُ حَتَّى لَا تَكُوْنَ فِتُنَةٌ تَيَكُوْنَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ۚ (الانفال:٣٩) قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْأَخِدِ وَلَا يُحْتِمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ النَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتٰبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِذْيةَ عَنْ يَدِي وَهُمُ صِغِرُونَ ۚ (التوبة)

ادعیه ما تورہ کے بعد فر مایا:

گزشتنشت میں ہم نے حضرت معاذ بن جبل بڑاٹؤ سے مروی ایک طویل حدیث کا مطالعہ شروع کیا تھا۔ بعض اعتبارات سے اس حدیث کا جوا ہم ترین حصہ ہے لیعنی جہاد فی سبیل اللہ اس پر ہماری گفتگو کا صرف آغاز ہوا تھا۔ آج ہمیں اِن شاء اللہ العزیز اس

گفتگوکی تعمیل کرنی ہے۔ پہلے ہم حدیث کے آخری جھے کا ترجم کممل کرتے ہیں۔
وَقَالَ رَسُوْلُ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

و اربعین نُووی کم می در 126 می در خطابات جمع کمی

عبادت اور ذکروا ذکار میں گزار نا'اس کا کیا مقام و مرتبہ ہے۔

(﴿ وَ لَا ثَقَلَ مِیْزَانَ عَبْدٍ کَدَابَّةٍ مُنْفَقُ لَهُ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ اَوْ یُحْمَلُ عَلَیْهَا فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ اَوْ یُحْمَلُ عَلَیْهَا فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ اَوْ یُحْمَلُ عَلَیْهَا فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ اَنْ یُحْمَلُ عَلَیْهَا فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ ) ''اور نہ بندہ کے میزانِ عمل میں کوئی نیکی اتن وزن دار ثابت ہوئی جتنا کہ جنگوں کے دوران تیروغیرہ صرف انسانوں کو ہی نہیں گئتے تھے بلکہ حیوانوں کو بھی گئتے تھے اور وہ بھی زخمی یا ہلاک ہوتے تھے۔ تو فر مایا جارہا ہے کہ مجاہد فی سبیل اللہ جنگ کے دوران جو جانوراستعال کر رہا ہوتا ہے' اس کا ثواب بھی اللہ کے ہاں اُس مجاہد کے اعمال نہ استعال کر رہا ہوتا ہے' اس کا ثواب بھی اللہ کے ہاں اُس مجاہد کے اعمال کا سیا میں گھوڑ وں اور تیردن کا استعال کم ہی ہوتا ہے اوران کی جگہ جد یداسلے نے لے لی ہے۔

کا استعال کم ہی ہوتا ہے اوران کی جگہ جد یداسلے نے لے لی ہے۔

اب آیئے اس حدیث مبار کہ کے اہم ترین موضوع''جہاد فی سبیل اللہ'' کی طرف جس کے بارے میں رسول الله مَثَاثِیَّ ارشاد فرما رہے ہیں: ((وَاَنَّ فِدْرُواَةَ السَّنَامِ مِنْهُ الْجِهَادُ فِنْ سَبِیْلِ اللَّهِ))''اور یقیناً دین کے اونچے اونچ مُلوں میں سب سے چوٹی کا و اربعین نَوَوی کی محد کی (127 کی می در خطابات جمع کیری

عمل جہاد فی سبیل اللہ ہے''۔ بیدوہ بات ہے جو ہمارے ذہنوں سے بالکل اوجھل ہوگئ ہے۔ایک تو اس لیے بھی کہ رسول اللہ ٹاکٹیٹی نے جو اسلام کے پانچے ارکان بتائے ہیں ان میں'' جہاد'' کا ذکر ہی نہیں ہے۔آ پِ مُگاٹیٹی نے فرمایا:

((بُئِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمُسِ: شَهَادَةِ آنُ لَاّ اللهَ اِلَّا اللهُ وَآنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللهِ وَاقَامِ الصَّلَاةِ ، وَالْيَتَاءِ الزَّكَاةِ ، وَحَجِّجِ الْبَيْتِ، وَصَوْمٍ رَمَضَانَ)) اللهِ ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ ، وَإِيْتَاءِ الزَّكَاةِ ، وَحَجِّجِ الْبَيْتِ، وَصَوْمٍ رَمَضَانَ)) (متفق عليه)

''اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر کھی گئی ہے: گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبودِ برحق نہیں اور محمد (مُنگاتیم اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں' اور نماز قائم کرنا' زکو ق اداکرنا' بیت اللہ کا حج کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔''

تو ہم نے اس حدیث مبارکہ پراکتفا کرلیا ، جبکہ اس میں جہاد کا ذکر ہی نہیں۔ پھر سے کہ جہاد کو قال کے معنی میں لے کر ہم نے اسے ایک تو بہت زیادہ محدود کر دیا ہے اور دوسر سے اس سے بہت سی غلط فہمیاں پیدا ہوئی ہیں۔ اور بیغلط فہمیاں صرف وشمنوں کی پیدا کی ہوئی اور پھیلائی ہوئی نہیں ہیں بلکہ اپنوں نے بھی پیدا کی ہیں جوزیادہ بنیادی ہیں اور انہی کی بناپر دشمنوں کو جہاد کے خلاف پر دپیگنڈ اکرنے کا موقع حاصل ہوا ہے۔ (۱)

ورحقیقت جہاد فی نفسہ ایک طویل عمل ہاوراس کوئیں ایک سدمنزلہ عمارت سے تعبیر کرتا ہوں ، جس کی ہرمنزل کے مزید تین جھے ہیں۔ اس تعبیر کے حوالے سے گویا تین بروے ہوں جہاد ہیں اور ہرا کی سے تین مرحلے ہیں۔ پہلا جہاد ہا اللہ کے دین کو اپنے اوپر نافذ کرنا۔ اس کے لیے سب سے پہلے اپنے نفس امارہ کے خلاف جہاد کرنا ہوگا۔ ہمارے دین میں اسے ''افضل الجہاد'' کہا گیا ہے۔ رسول الله کالله کالله کا رسول کا الله کالله کا رسول کا کا کہا گیا ہے۔ رسول الله کالله کا رسول جہاد کون سا المجہاد کا الله کا رسول کا کہا گیا ہے۔ سول الله کا الله کا رسول کا الله کا رسول کا الله کا دون سا جو الله کا رسول کا کہا گیا ہے۔ کون سا جہاد کون سا ہے؟'' تو آ ہے نے فرمایا: (اَنْ تُحَجَاهِدَ نَفْسَكَ فِي طَاعَةِ اللهِ)) ''کہم اللہ کی فرماں

<sup>(</sup>۱) ''جہاد فی سبیل اللہ'' کے موضوع پر میراا کیے مفصل خطاب کتابی شکل میں شائع ہو چکا ہے۔اس کا مطالعہ سیجیےاورا سے عام سیجیۓ ان شاءاللہ کافی حد تک غلط نہمیاں دور ہوجا کیں گی۔

و اربعین نووی کم حود اول کا کو کرد خطابت جمعہ کہ اور اربعین نووی کم حود خطابت جمعہ کہ اور اربی میں اپنے نفس کے خلاف جہاد کرو' ۔ یعنی اے اللہ کا مطبع بناؤ۔ دوسرے بیاکہ شیطانِ لعین اور اس کے چیلے چانوں کے خلاف جہاد کرنا۔ اس کے چیلے چانے جنات میں سے بھی ہیں جو غیر مرکی (invisible) ہیں نظر نہیں آتے اور انسانوں میں سے بھی ہیں جو شیطان کے بھی کان کترتے ہیں۔ تیسر نے ہمر پر ہے بگڑے ہوئے معاشرے کے ہیں جو شیطان کے بھی کان کترتے ہیں۔ تیسر نے ہمر پر ہے بگڑے ہوئے معاشرے کے

د باؤ کوجھیلتے ہوئے اس کےخلاف جنگ کرو۔خوداس کی رومیں نہ بہہ جاؤ بلکہ اس کا زُرخ موڑ دو۔ان تینوں عناصر کےخلاف جہاد کریں گے تب ہی اللّٰہ کے دین کواپنے اوپر نا فذ کرسکیس گےاورا پنے آپ کواللّٰہ کا ہندہ بناسکیس گے۔

خلاف جہاد۔ یہ بگزا ہوا معاشرہ آپ کو برائی کی طرف دھکیاتا ہے۔ اس معاشرے کے

دوسرابڑا جہاد ہےاللہ کے دین کی دعوت وتبلیغ۔اس کے لیے جان و مال کھے گا اور وفت کگے گا۔سب سے پہلے دین کوخور سمجھیں گے تب ہی دوسروں کوسمجھا سکیں گے۔ پیہ ایک طویل المیعاد مرحلہ (long life process) ہے۔اس کی بھی پھر آ گے تین سطحیں مِين - قرآن مجيد مِين فرمايا كيا: ﴿أَدُعُ اللَّي سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِنْ هِيَ آخْسَنُ ﴾ (النحل:١٢٥)'' (اے نُگُ!) بلائے اپنے ربّ کے راہتے کی طرف حکمت کے ساتھ'اچھی نفیحت کے ساتھ اوران کے ساتھ مجادلہ سیجیے بھلے طریقے سے'۔ایک ہے سوسائٹ کی بلندترین سطح یعنی معاشرے کے فہیم عناصر (intellectuals) کو دعوت و تبلیغ ۔ اس کے نقاضے کچھاور ہیں ۔ یہاں صرف وعظ و نصیحت سے کا منہیں چل سکتا' بلکہ دلیل و بر ہان کی ضرورت ہوتی ہے۔ جیسے قر آن اینے مَالْفِين سے دليل طلب كرتا ہے كه: ﴿ قُلْ هَاتُو ا بُوْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِيْنَ ﴿ اِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ (البقرة)'' (اے نمی !) ان ہے کہدد یحیے کداپنی دلیل پیش کروا گرتم سیے ہو' ۔ تو ایسے ہی دوسروں کو بھی حق ہے کہ آپ سے یہی مطالبہ کریں۔تواس کے لیے تو ضروری ہے کہ انسان دین کی حکمت اوراس کے فلیفے کی گہرائیوں میں اُتر چکا ہواور جدید زیانے کے جو غلط نظریات ہیں ان کی تہہ میں اتر کر انہیں سمجھ چکا ہو' اس کے بغیر تو پیام ممکن نہیں۔ دعوت وتبلیغ کی دوسری سطح ہے عوام الناس۔ یہاں محض اچھی وعظ ونصیحت کام کر جائے گی۔ و اربعین نُووی کم محد می (129 محد محد خطابت جمد کهی

آپان سے خلوص کے ساتھ بات کریں گے تو یہ مان جا کیں گے۔ چونکہ عام لوگوں کے زمین صاف تختی کی مانند ہوتے ہیں لہذا آپ جو جا ہیں لکھ دیں۔ ان کے دماغوں میں خناس نہیں ہوتا علا فلفے نہیں بھرے ہوتے۔ یہاں تو معاملہ یہ ہے کہ بع ''از دل خیز د بر ول ریز د''۔ البتہ یہ کہ آپ کاعمل آپ کی دعوت و تبلیغ کی شہادت دے رہا ہو۔ مخاطب یہ سمجھ رہا ہوکہ یہ خص مجھ سے جو بات کہ در ہا ہے اُس پرخود بھی عمل کر رہا ہے۔

تیسری سطح پر وہ لوگ آتے ہیں جوخودتو گمراہ ہیں ہی' دوسروں کوبھی گمراہ کرنے پر تلے ہوئے ہیں اور دوسروں کو گمراہ کرنے کے لیے انہیں با قاعدہ تخوا ہیں ملتی ہیں' جاہے وہ قادیانی مبلغ ہول عیسائی مبلغ ہول بابی ہول جا ہے کوئی اور ہوں۔ان سے مناظرہ کرنا **ہوگا** اوراس کے لیے بہت ماہر ہونا پڑے گا۔اس کی ایک تاز ہ مثال شیخ احمد دیدات مرحوم ہیں اور زندہ مثال ڈاکٹر ذاکر نائیک ہیں۔اورایک زمانے میں مولا نارصت اللہ کیرانویؒ تھے جنہوں نے یا دری فنڈ رکو شکست دی تھی جو پھر دم دبا کر بھا گا تھا' ورنہ شاید بورے ہندوستان کےمسلمان عیسائی ہوجاتے۔اس لیے کہاس نے کلکتہ سے دہلی تک ہر بڑے شہرمیں علاء سے مناظرہ کیا اورانہیں ہرجگہ شکست دی۔ پھر دبلی کی جامع مسجد کی سیرھیوں پر کھڑے ہوکراس نے کھلاچیلنج کیا کہ سلمانو! میں کلکتہ سے چل کریہاں آیا ہوں اور میں نے ہرشہر میں تمہار ہےمولو یوں اورعلاء کوشکست دی ہے اور اب میں پور ہےمسلم انڈیا کو کھلاچیلنج کرر ہاہوں ۔اس موقع پراگرمولا نارحت اللّٰہ کیرانویٌّ میدان میں آ کراُس کونہ **براتے تو منظرنامہ بدل سکتا تھا۔اب یہاں دیکھئے کہ علماء نے شکستیں کیوں کھا کیں؟اس** لیے کہ انہوں نے بھی بائبل پڑھی ہی نہیں تھی۔ اور بائبل پڑھنا تو دور کی بات ہے قرآن مجید بھی صبح طرح سے نہیں پڑھا تھا۔اس لیے کہان کے ہاں تو فقہ چلتی تھی۔انہوں نے صرف فتوی دینا ہوتا تھااورفتوی دینے کے لیے نقہ کاعلم کافی ہوتا ہے' جبکہ فقہ کا زیادہ مواد حدیث ہے ہوتا ہے قر آن ہے تو کم ہے۔للبذا قر آن کے ساتھدان کا اھتغال ا تنانبیں تھاجتنا کہ ہونا جا ہے۔جبکہ عیسائی مبلغین تو بہت سے علوم پڑھ کراور سجھ کرآتے تھے اور

عربی وفاری کے ماہر ہوتے تھے۔

و اربعین نُووی کی در ۱30 کا در خطابات جمد کمی تیسرا بردا جہاد ہے اقامتِ دین کی جِدّو جبد۔اس میں پہلا مرحلہ ہے دعوت دیتے ر ہنا۔ یعنی بس تبلیغ کرتے رہو ہمہیں کوئی مارے توسہہ لواور جوابی کارروائی نہ کرو۔ بارہ برس تك مكه مكرمه مين يبي حكم تفاكه ﴿ كُفُواْ أَيْدِيكُمْ ﴾ "اپنا باتھ بندھے ركھو!" جديد اصطلاح میں اسے کہیں گے Passive Resistance (صبرمحض)۔ دوسرا مرحلہ یا دوسرا جہاد ہے Active Resistance (اقدام) لیعنی اب یورے نظام کو چینج كرو-اورآ خرى مرحله يه كه كميدان جنگ كاندرآ جاؤئيةال في سبيل الله بي جوجهاد كي نویں اور بلندترین منزل ہے۔تو جہا دوقال کے درمیان فرق کواچھی طرح سمجھ لینا چاہیے۔ اب دیکھئے جہاد وقال کا مقصد کیا ہے؟ اس کا مقصد ہے اللہ کے دین کو غالب کرنا' محمد رسول الله مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَمِلُ وقسط كوقائم كرنا \_ ارشادِ اللي ب : ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَةً بِالْهُدى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَةً عَلَى الدِّيْنِ كُلِّم ﴾ (الصف: ٩) '' وہی ہے (الله تعالی) جس نے بھیجا اپنے رسول (مَثَاثِیْرًا) کو الهُدیٰ اور وینِ حق' دے كرتاكدا بے تمام كے تمام دين پرغالب كرد بـ ''۔اس نظام كے ينچے جا ہے كوئى يہودى رہے' کوئی عیسائی رہے' کوئی ہندورہے اور چاہے کوئی مجوی رہے' لیکن نظام اللہ کا ہوگا اوران کوچھوٹا ہوکرر ہنا ہوگا \_سورۃ القف کی دوآیات ملاحظہ کیجیے:

﴿ لِنَا تُنْهَا الَّذِيْنَ امَنُوا هَلُ آدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اَلِيُمِ ﴿ لَوَيُمُ اللَّهِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ بِالْمُوَالِكُمْ وَانْفُسِكُمْ ۗ ذَلُكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

''اے اہل ایمان! کیا میں تمہیں بتاؤں وہ تجارت (وہ کاروبار) جوتمہیں دردناک عذاب (یعنی جہنم) سے چھٹکارا دلا دے؟ ایمان پختہ رکھواللہ پراوراس کے ساتھ ۔ یہ کے رسول پر اور جہاد کرواللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور جانوں کے ساتھ ۔ یہ تمہارے لیے بہتر ہے اگرتم جانتے ہو۔''

اس سے صاف ظاہر ہور ہا ہے کہ جہاد کے بغیر جہنم سے چھٹکارا پانے کا خیال ایک اُمیدِ موہوم ہے 'میخض ایک بے بنیادتمنا (wishful thinking) ہے۔اس سے انداز ہ ہوا کہ جہاد کے بغیر تو نجات ہے ہی نہیں۔اور بیحقیقت ہے کہنفس کے خلاف تو چوہیں معنے جہاد کرنا پڑتا ہے۔ بندہ مؤمن کی زندگی کا کوئی لمحہ ایسا ہوبی نہیں سکتا کہ جہاد نہ ہور ہاہو۔ مثلاً ایک شخص نے عین فجر کے وقت اذان کی آ وازین کی آ نکھ بھی کھل گئ کیکن نفس نے کہاذراسو جاؤ۔ پس اس نے کروٹ کی نیندآ کی اور نماز چھوٹ گئ جبہ ایک بندہ مؤمن ایسے موقع پراپنے نفس کے خلاف ڈٹ جا تا ہے جہاد کرتا ہے اوراٹھ کر با جماعت نماز ادا کر لیتا ہے اور خاص طور پرشد یدسردی کے موسم میں جبکہ وضو کرنا بھی کوئی آسان کا منہیں ہوتا۔ پس ایک بندہ مؤمن برابر جہاد کررہا ہوتا ہے۔ اس لیے کہ جہاد فی سبیل اللہ کے بغیر تو نجات بی نہیں۔

بہرحال دین کی چوٹی جہاد فی سبیل اللہ ہےاور جہاد فی سبیل اللہ کی چوٹی قبال فی سبیل اللہ ہے۔ای سورۃ الصّف کی آیت ہم میں فر مادیا گیا:

﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الَّذِينُ يُقِتِلُوْنَ فِي سَبِيْلِهِ صَفًّا كَانَّهُمْ بُنْيَانٌ مَّرْصُوْصٌ ﴿ ﴾ ''یقیناً الله کومحبوب تو وه بندے ہیں جو اُس کی راه میں جنگ کرتے ہیں حفیں باندھ کرگویا کہ وہ سیسہ پلائی ہوئی دیوار ہیں۔''

یعنی کیجا ہوکر مفیں باندھ کراور دلیری کے ساتھ میدانِ جنگ میں اتر تے ہیں تا کہ دشن ان کی صفوں میں کوئی رخنہ نہ ڈال سکے۔اس طریقے سے اللہ کی راہ میں جنگ کرنا قال فی سبیل اللہ ہے۔ رسول اللہ کا کہ دیکھنا کہ دیکھنا کہ دیکھنا کہ دیکھنا کہ دیکھنا کہ دیکھنا کہ ایسا نہ ہوکہ تہ ہارا سانس پھول جائے اور تہ ہاری ہمتیں جواب دے جاکمیں بلکہ فر مایا گیا: ﴿وَقَاتِلُو هُمْ حَتّٰی لَا تَکُونَ فِئْنَهُ وَمَایا گیا: ﴿وَقَاتِلُو هُمْ حَتٰٰی لَا تَکُونَ فِئْنَهُ وَیْکُونَ اللّٰدِیْنُ کُلّٰهُ لِلّٰهِ ﴾ (الانفال: ۳۹) ''اوران کے خلاف جنگ جاری رکھو یہاں کی کہ دونیا دیائل فروہ وجائے اور دین کل کاکل اللہ کا ہوجائے 'وردا تھی ہوا فتنہ وفسادیہ ہے کہ انسان (نعوذ باللہ) اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کھڑا ہوجائے 'وردا کم بن کر بیٹھ جائے۔ آج کے دَور کا سیکولزم اور عوامی حاکمیت ما کیت و مارے مواسل کے مواسب سے بڑی بغاوت اور سب سے بڑا شرک ہے۔ ہمارے بال اینے آپ کو بڑے بڑے موقدین کہلوانے والے بینہیں جانتے کہ آج کے دَور کا بال اینے آپ کو بڑے کہ آج کے دَور کا اللہ کا مواسب سے بڑی بغاوت اور سب سے بڑا شرک ہے۔ ہمارے بال اینے آپ کو بڑے بڑے موقدین کہلوانے والے بینہیں جانتے کہ آج کے دَور کا بال اینے آپ کو بڑے کہ آج کے دَور کا کھور کا کہاں اللہ کا کہاں اینے آپ کو بڑے کہ آج کے دَور کا کھور کی کہلوانے والے بینہیں جانتے کہ آج کے دَور کا کھور کا کہاں اسے تا کہ آج کے دَور کا کھور کی کہلوانے والے بینہیں جانتے کہ آج کے دَور کا کھور کیا کہلوانے والے بینہیں جانے کہ آج کے دَور کا کھور کیا کہلوانے والے بینہیں جانے کہ آج کے دَور کا کھور کیا کہلوانے کو کور کا کھور کیا کہلوں کے دور کا کھور کیا کہلوں کے دور کا کھور کیا کہاں کا کھور کیا کہاں کے دور کا کھور کیا کہاں کے دور کا کھور کیا کہاں کیا کہ کی دور کا کھور کیا کہاں کو کور کا کھور کیا کہاں کے دور کا کھور کیا کہاں کے دور کا کھور کیا کہاں کو کر کیا کہا کے دور کا کھور کیا کہا کے دور کا کھور کیا کہا کو کور کا کھور کیا کہا کے دور کا کھور کیا کہ کور کیا کور کور کیا کور کور کیا کے دور کا کھور کیا کہا کور کے دور کا کیا کہا کے دور کا کھور کیا کہ کے دور کا کھور کیا کہا کہا کور کیا کہ کور کیا کور کیا کور کیا کور کا کور کا کور کور کیا کور کور کیا کے دور کا کھور کیا کور کور کا

و ادبعین نؤوی کرد در (132 کرد کرد ظابات جمع کی اصل شرک کیا ہے۔ آج بت برسی کا شرک تقریباً معدوم ہو چکا ہے۔ ہندوؤں میں بھی

نچلے درجے کے لوگ ہیں جومندرول میں جا کر گھٹنے ٹیکتے ہیں اور بتوں کی ڈنڈوت کرتے ہیں۔ پڑھے لکھے ہندوؤں میں سے کوئی ایسانہیں کرتا۔ آج کل عیسائیوں میں سے بھی

بہت کم ہیں جو چرچ میں جاتے ہوں گے۔امریکہ میں تو پھربھی پچھ ہیں'یورپ وغیرہ میں تو نہ ہونے کے برابر ہیں۔ بہر حال آج کے دَور کے اصل شرک کو پیچاننا بہت ضروری ہے۔

قال فی سبیل اللهٔ جہاد فی سبیل اللہ کی آخری منزل اور چوٹی ہے۔اوراس کا مقصد یہ ہے کہ دین کل کا کل اللہ کا ہو جائے 'سارا نظام اللہ کے تابع ہو جائے' چاہے وہ سای

نظام ہو ٔمعاشی نظام ہو ٔمعاشرتی نظام ہواور چاہیے وہ دیوانی قانون ہو ُ فوجداری قانون ہواور عائلی قوانین ہوں۔ ہر شے اللہ کے دین کے تابع ہو جائے۔اوریہ قال جاری

رہے گا جب تک پیمقصد حاصل نہ ہوجائے۔

حدیث زیرِ درس کا جود وسراا ہم موضوع ہے اور قر آن مجید میں بھی جس کا حکم ہے کہ اب مشرکینِ عرب کافتل عام کر دیا جائے'اس کے بارے میں جان کیجیے کہ بیاس قال فی سبیل اللہ کی آخری شکل ہے جس کو جدید جنگی اصطلاح میں کہا جاتا ہے: "Mopping up operation" \_ یعنی بحیثیتِ مجموعی فتح حاصل ہوجانے کے بعد اب چھان بین کی جائے کہ ابھی کوئی مزاحمت باقی تونہیں ہے۔اور بیآ پریش جیسا کہ میں پہلے ذکر کر چکا ہوں' خاص اُمیین عرب یعنی مشرکین عرب کے لیے تھا' کسی اور کے لیے نہیں تھا۔اوراُن کے لیے صرف دومتبادل راستے تھے کہ یا توایمان لے آؤیا شہر چھوڑ كرچلے جاؤ' ورنہ قل كر ديے جاؤ گے۔اس ليے كه حضرت محمد فَالْتِيْزَ أَمْ خاص أميين عرب میں سے تھے اور آپ نے انہی کی زبان میں اُن پراتمام جست کر دیا تھا' اللہ تعالیٰ نے انہی کی زبان میں اپنی کتاب قرآن حکیم نازل کر دی تھی کہذاان کے لیے اب کوئی عذر باقی نہیں تھا۔لہذا فرمایا گیا کہ ایمان لے آؤورنہ قبل کر دیے جاؤ کے البتہ شہر چھوڑ کر جاسکتے ہو۔لیکن باقی دنیا کے لیے بی حکم نہیں تھا۔ جب اُمنین عرب کے لیے بیداعلان ہور ہاتھااورسورۃ التوبۃ کی ابتدائی آیات نازل ہور ہی تھیں تو وہاں یہودی بھی موجود تھے'

مکران کے لیے میے منہیں تھا کہتم یا توائیان لے آؤ'ور نی آگردیے جاؤگے۔ان کے لیے تھم ان الفاظ میں نازل ہوا:

﴿ قَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْاٰخِوِ وَلَا يُحَرِّمُوْنَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُوْلُهُ وَلَا يَدِيْنُوْنَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْمِجْزُيَةَ عَنْ يَدٍ وَّهُمُ صُغِرُوْنَ۞﴾ (النوبة)

'' جنگ کرواہلِ کتاب میں ہے اُن لوگوں کےخلاف جواللہ تعالیٰ اورروزِ آخرت پرایمان نہیں رکھتے اور جو کچھ اللہ اوراس کے رسول نے حرام قرار دیا ہے اسے حرام نہیں کرتے اور دین حق کو اپنا دین نہیں بناتے' یہاں تک کہ وہ اپنے ہاتھ ہے جزید دیں اور چھوٹے بن کررہیں۔''

دوسری اقوام کے لیے ہمیشہ ہمیش کے لیے بین صورتیں ہیں اور صحابہ کرام شائش کی فوجیں جہاں بھی گئی ہیں انہوں نے یہی تین شکلیں سامنے رکھی ہیں کہ ایمان لے آؤتو تم ہمارے برابر کے بھائی ہوجاؤ گئی ہم یہ بھی نہیں کہیں گے کہ ہمارے حقوق زیادہ ہیں اور تمہارے کم بلکہ 'المُمْسُلِمُ مُحفو لِکُلِ مُسُلِم ''کااصول لاگوہوگا۔ تہہارے اور ہمارے سیاسی' دستوری اور قانونی حقوق برابر ہوں گے۔ اور اگر ایمان نہیں لاتے تو دوسری صورت ہیں کہ داللہ کے دین کا غلبہ برداشت کرتے ہوئے اپنے ہاتھوں سے جزیدا دا کرواور چھوٹے بن کر رہو۔ اس صورت میں تم چاہے یہودی بن کر رہو نفرانی بن کر رہو اس کے دین کا غلبہ برداشت کرتے ہوئے اپنے ہاتھوں سے جزیدا دا اور چاہے ہندو' سکھ' پاری' مجوی وغیرہ بن کر رہو ہمیں کوئی اعتراض نہیں ہے۔ تمہارے سیدگا گز' چر چز' معبدوں اور مندروں کی حفاظت کی جائے گی۔ تمہیں پرشل لاء کی پوری آزادی دی جائے گی۔ اسلامی ریاست میں رہتے ہوئے تمہارے لیے کاروبار اور ملازمت کرنے کی اجائے گا۔ البتہ غالب دین اللہ کا ملازمت کرنے کی اجازت ہوگا۔ یہاں یہ بھی جان لیجے کہ امیین عرب کے لیے الفاظ توانتہائی سخت تھے کہ:

﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْاَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدْتُثُمُوْهُمْ وَخُدُوْهُمْ وَالْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِنْ تَابُوْا وَاَقَامُوا

و اربعین نؤوی کی در 134 کار در خطابات جمع کمی

الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُّوا سَبِيْلَهُمْ \* ﴾ (التوبة:٥)

''پس جب حرام مبینے گز رجا 'میں تو مشرکین کوئل کر و جہاں بھی تم انہیں پاؤ' اور انہیں پکڑ واور گھیر واور ہر گھات میں ان کی خبر لینے کے لیے بیٹھو لیس اگر وہ تو بہ کرلیں اور نماز قائم کریں اورز کو قادا کریں تو ان کا راستہ چھوڑ دو۔''

لیکن واقعہ یہ ہے کہا یک شخص کے تل کی نوبت بھی نہیں آئی۔ا کثر اُمّییّن لیعنی بی اساعیل ایمان لے آئے اور جوایمان نہیں لائے وہ جزیرہ نمائے عرب کوخیر باد کہہ کر چلے گئے ۔ اس من میں ایک واقعہ بیان کیا جا تا ہے کہ ابوجہل کا بیٹا عکر مہجمی اینے باپ کی طرح اپنی ہٹ کا لیگا تھا۔ اُس نے کہا میں تو ایمان نہیں لا وُں گا۔ لہٰذا وہ حبشہ کی طرف ہجرت کے ارادے سے بحری جہاز میں سوار ہو گیا۔ جیسے بھی مسلمانوں نے مکہ سے حبشہ کی طرف ہجرت کی تھی ۔ بحیرہ قلزم میں طوفان کی وجہ ہے جہاز ہچکو لے لینے لگا تو عکر مہ بن ابوجہل اور دوسرے سب مشرکین نے اللہ کو یکارا کہا ہے اللہ! ہمیں اس مصیبت سے نکال لے۔ عین اُس وقت اُس نے سوحیا کہ ہم اس برے وقت میں لات ' منات' عزیٰ' ہمل وغیرہ کوچھوڑ کراللہ ہی کو یکارر ہے ہیں تو گویا ہماری فطرت میں اور دلوں میں تو اللہ ہی ہے اور بیاللّٰہ کے بندے محمد (مَنْ ﷺ) بھی ای اللہ ہی کی دعوت تو دے رہے ہیں! تو بھاگ کر کہاں جانا؟ لہذا وہ وہیں ہے واپس لوٹ کر اسلام لے آئے اور صادق الایمان ثابت ہوئے۔مسلمہ کذاب کے خلاف جہاد کیا اور دیگر کئی معرکوں میں شریک ہوئے اور شهادت كابلندر تبه حاصل كيا\_

اس خمن میں ایک دلچپ واقعہ یہ بھی ہے کہ پاکتان میں چتر ال کے ساتھ ایک علاقہ ''نورستان'' ہے اور اس کے ساتھ ملتا ہوا افغانستان کا ایک علاقہ ''نورستان' ہے۔ نورستان کے ایک شخ جومہدویت کے قائل تصاور کہتے تھے کہ مہدی ہم میں سے ہی ہول گئے بیان کرتے ہیں کہ ہم نورستان کے رہنے والے بھی قرشی ہیں اور کا فرستان کے رہنے والے بھی قرشی ہیں۔ ہمارے آ باء واُجداد عرب سے اُس وقت نکلے تھے جب سے والے بھی قرشی ہیں۔ ہمارے آ باء واُجداد عرب سے اُس وقت نکلے تھے جب سورۃ التوبۃ کی ابتدائی آیات میں اعلان ہوا تھا کہ مشرکین عرب کے لیے چار مہینے کی سورۃ التوبۃ کی ابتدائی آیات میں اعلان ہوا تھا کہ مشرکین عرب کے لیے چار مہینے کی

آیت مذکورہ میں جوفر مایا جارہا ہے کہ' پس اگروہ تو بکر لیں اور نماز قائم کریں اور زکو ۃ ادا کریں تو ان کا راستہ چھوڑ دو' تو ہے وہی بات ہے جو حدیث زیر درس میں آرہی ہے کہ: ((وَإِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يُقِيْمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ

وَيَشْهَدُوْا اَنْ لاَّ اِللهَ اِلاَّ اللَّهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ فَاِذَا فَعَلُوْا ذَٰلِكَ فَقَدِ اعْتَصَمُوْا وَعَصَمُوْا دِمَاءَ هُمْ وَامُوالَهُمُ اِلاَّ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمُ عَلَى اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ))

'' مجھے اِس بات کا تھم دیا گیا ہے کہ میں جنگ جاری رکھوں یہاں تک کہ لوگ نماز قائم کریں' زکو قادا کریں اور اس بات کی شہادت دیں کہ معبود کوئی نہیں گر اللہ' جو تنہا ہے' اس کا کوئی شریک نہیں۔ جب وہ یہ باتیں کرلیں تو وہ خو دبھی ہے گئے اور اپنی جان و مال کو بھی بچالیا' گر ہاں جو شریعت کی زدمیں آجائے' اور اس کے بعد اُن کا حیاب اللہ بزرگ و برتر کے بپر دہے۔''

یمی وجہ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق ڈاٹٹؤ نے اپنے دورِ خلافت میں مانعین زکو ہ کے خلاف جہاد کیا تھا' حالا نکہ صحابہ ڈاٹٹؤ اور خاص طور پر حضرت عمر ڈاٹٹؤ بھی رائے دے

ومر اربعین نؤوی کرد مورد (136 مورد خطابت جمع کمی

رہے تھے کہ فی الحال اندرونِ ملک عرب حالات سازگار نہیں ہیں لہذاان کے خلاف محاذ نہ کھولا جائے۔روایات سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے زکو ہ کا انکار صرف اس شکل میں کیا تھا کہ ہم زکو ہ آپ کونہیں جمع کروائیں گے، بلکہ اپنے طور پر تقسیم کریں گے، مگر جعنرت ابو بکر جائی نے ان کے خلاف جہاد کیا اور سرخرو ہوئے۔ای طرح آپ نے نے مسلمہ کذاب اور دوسرے جموٹے مدعیانِ نبوت کے خلاف جہاد کیا' اس لیے کہ وہ مرتد ہوگئے تھے اور واجب القتل تھے۔

اب یہاں ویکھنے کہ اِس قال فی سبیل اللہ کا مقام کیا ہے۔ حدیث زیر مطالعہ میں رسول اکرم مَنْ اللّٰیٰ َ فِر مار ہے ہیں:

چنانچیردینِ اسلام میں سب سے اونچا مقام قبال فی سبیل الله اور بالآخر الله کی راہ میں جان دے دینا ہے جس کی شدید تمنا اور آرز وخود رسول الله مَگانِیَّ اِنْ کے دل میں موجز ن تقی ۔ آپ مَگانِیُّ اِنْ ایک موقع پراپی اس خواہش کا اظہار اِن الفاظ میں فر مایا:

( لَوَدِدُتُ أَنِي أُفْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ أُخِيا ثُمَّ أُفْتَلُ ثُمَّ أُخْيَا ثُمَّ أُفْتَلُ ثُمَّ أَفْتَلُ ثُمَّ

أُخْيَا 'ثُمَّ أَقْتَلُ )) (١)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الحهاد والسير باب تمنى الشهادة وصحيح مسلم كتاب الامارة باب فضل الحهاد والخروج في سبيل الله.

''میری بردی خواہش ہے کہ میں اللّٰہ کی راہ میں قتل کر دیا جاؤں' پھر مجھے زندہ کیا جائے' پھرقتل کیا جاؤں' پھرزندہ کیا جاؤں' پھرقتل کیا جاؤں' پھرزندہ کیا جاؤں' پھر قتل کیا جاؤں۔''

بعد کے زمانوں میں جارے ہاں اس کی جگہ کچھ دوسری چیزوں نے لے لی۔ یعنی اللّٰهُ ، اللهٔ کی ضربیں' مراقبۂ چلنے اوران کے ذریعے کچھروحانیت حاصل کرنا۔اس سے قبال فی سبیل الله اور بالآخرالله کی راه میں جان جانِ آفریں کے سپر دکر دیناسب پس منظرمیں چلے گئے اور نیتجاً ہم مغلوب ہوتے چلے گئے۔ایک مرتبہ خلافت راشدہ کے نظام کے درہم برہم ہوجانے کے بعد دوبارہ آج تک خلافت کا نظام قائم نہیں ہوسکا۔بس اتنا ہوا کہ دو پاسوا دوسال کے لیے حضرت عمر بن عبدالعزیرؓ کے دورِمبارک میں اس کی ایک جعلک می ظاہر ہوئی' اور وہ بھی ایک شخص می بات تھی۔ جیسے حضرت داؤد علیٰیا کوا حیا تک حکومت مل گئی تھی۔اس کے لیےانہوں نے کوئی جہادنہیں کیا تھا' کوئی جماعت نہیں بنائی تھی جہاد فی سبیل اللہ کے مراحل میں سے نہیں گز رے تھے۔حضرت عمر بن عبدالعزیزٌ صحابی نہیں ہیں' تابعی ہیں اور حضرت عمر ڈاٹٹیا کے نواسے ہیں۔ بہر عال اس کے بعد آج تک خلافت کا نظام دوبارہ نہیں آیا' اس لیے کہ ترجیحات بدل گئیں۔روحانیت کے نام ہے ایک اور ہی تصور ذہنوں میں راسخ ہو گیا۔صوفیائے کرام اور بڑے بڑے اولیائے عظام میں اس علی تصمشہور ہیں کہ انہوں نے جالیس جالیس برس تک جنگلوں میں رہ کرریاضت کی۔واللہ اعلم!ایک امام فقیہہؓ کے بارے میں کہاجا تاہے کہانہوں نے عالیس برس تک عشاء کے وضو کے ساتھ فجر کی نماز پڑھی ۔اب معلوم نہیں بیروایت سیح ہے یا غلط ہے۔رسول الله مُثَالِّیْنَ کُلِی حدیث تو سیہے کہ میں رات کوسوتا بھی ہوں اور کھڑارہ كرعبادت بھى كرتا ہوں \_آپ كى سنت توبيہ -

سرعبادت می سرماہوں۔ آپ کی سے دیہ ہے۔
اس روحانیت کے لیے بھی دین میں گنجائش ہے مگراس وقت جب اللہ کا دین قائم
ہو جائے۔ ایک بار اللہ کا دین قائم ہو جائے تو اب اس دین کو آگے پھیلانا اسلامی
ریاست کی ذمہ داری ہے۔ جب آپ سے مطالبہ کیا جائے گا کہ آؤ نکلومیدان میں تو
آپ کو نکلنا پڑے گا۔ حضرت عمر والنی کے زمانے میں شام اور ایران میں جہاد وقبال ہور ہا

ایک حدیث نبوی کی رُو سے اللہ کے قرب کے حصول کے دو ذریعے ہیں: تقرب بالفرائض اورتقرّب بالنوافل - ان میں سے اہم ترین درجہ تقرب بالفرائض کا ہے۔ اللہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ پہندیہ ہے کہ اس کا ہندہ فرائض کے ذریعے سے اس سے قرب حاصل کرے لیکن نوافل کے ذریعے سے بھی تقرب حاصل ہوتا ہے اور اس کا بھی بہت او نیامقام ہے'بشرطیکہ فرض کی تکمیل ہو چکی ہو۔اگر آپ نے فرض توادا کیانہیں اور نوافل کے ڈھیرلگاتے جارہے ہوں تو وہ نوافل کیسے قبول ہوں گے؟ لیکن ہمارے ہاں یہی ہوا کہ دین غالب نہیں تھا'لیکن دین کو غالب کرنے کی جدوجہد کواعمال کی فہرست سے نکال دیا گیا اور نوافل کے ذریعے ہے چاتوں کے ذریعے سے اور دیگر اوراد و وظا کف کے ذریعے سے روحانیت پرز دررہا۔سب مانتے ہیں کے سلوک کے جتنے بھی طریقے رائج ہیں جن سے خانقا ہی نظام بنایا گیا ہے' بیسب غیرمسنون ہیں۔ میں پینہیں کہتا کہ پیطریقے مفیدنہیں ہیں۔مفید ضرور ہیں'ان سے انسان میں ایک روحانی کیفیت اور روحانی برتری پیدا ہو جاتی ہے۔ جیسے جسمانی ورزش سے انسان کے پٹھے مضبوط ہوتے ہیں اسی طرح روحانی ورزش کے ذریعے سے انسان کی روح کے اندرتقویت پیدا ہوتی ہے۔ بیسب باتیں اپنی جگہ درست ہیں'لیکن ہمارے لیے اُسوہ ہے رسول اللهُ مُنْالِثَیْرُمُ اور صحابہ کرام جنائی کا طریق کار'اوروہ ہے جہاداور قال فی سبیل اللہ نظی روزوں کی طرح اس میں بھی بھوک برداشت کرنی پڑتی ہے اور پیاس بھی ۔غزوہ تبوک کے لیے جاتے ہوئے کس قدر بھوک کا عالم تھا! تو نفلی روز وں کے ذریعے انسان جو کیفیت حاصل کرنا چاہتا ہوہ جہاد کی صعوبتیں جھیلنے سے بھی لاز ما حاصل ہوتی ہے اور اس سے بھی روحانی ترقی حاصل ہوتی ہے۔ جب ایک بندہ مؤمن محاذِ جنگ پر پہنچا ہوا ہے اورا سے معلوم ہے کہ میں مقابلہ پیش آنا ہے اور ایک لاکھ سلح فوج سے ہماری تین ہزار نوج کوسا منا کرنا ہے تو وہ ہندہ مؤمن جس کیفیت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے حضور گڑ گڑائے گا اور دعا ئیں کرے گا تو کیا گھر بیٹھے کسی شخص کو ایسا تضرع اور خشوع وخضوع حاصل ہوسکتا ہے؟ قطعا نہیں۔ تو حضور مَا لَیْ اَیْنِیْ اللہ اللہ ہے۔ حضور مَا لَیْنِیْ اور صحابہ کرام بڑ ہیں کا راستہ جہادنی سبیل اللہ اور قال فی سبیل اللہ ہے۔

صیح ترین جہاد فی سبیل اللہ اور قبال فی سبیل اللہ کے لیے بچھ شرا کط اور لوازم ہیں ۔ میلے ایمانِ حقیقی دلوں میں رائخ کیا جائے' اوراس کا ثبوت ہوگا شریعت پڑمل ۔جس جس تھم پڑمل ہوسکتا ہے وہ تو ہو!اس کے بعد ہے نظیم ۔ یعنی ایسےلوگوں کو بیعت کے ذریعے ہے جوڑا جائے ان کا تز کید کیا جائے۔اللہ کی رضا اور آخرت کی فلاح کے سوا کوئی اور امنگ دل میں ہے تواہے نکال کراور دل کوصاف کیا جائے۔ بیسب پاپڑ بیلنے پڑتے ہیں پر صحیح جہاد فی سبیل اللہ کی منزل آتی ہے۔ رسول الله مَنْ اللَّهُ اور صحابہ کرام مِنْ أَنْدُمْ نِهِ بارہ برس تک مکه مرّمہ کے اندریمی کچھ کیا تھا۔ انہوں نے تکالیف جھیلیں ماریں کھا کیں ان میں بعض کے جسم کے ٹکڑے کردیے گئے 'زندہ جلادیے گئے کیکن انہوں نے ہاتھ نہیں ا شائے۔آ ی منافیلے کی کامیابی کے رازوں میں سے سب سے بردارازیمی ہے۔حضرت سمیداور حضرت یا سر ویشی رسول ا کرم کی نیام اور صحابه کرام وی نیش کی نگاموں کے سامنے شہید کیے گئے۔ جب ابوجہل ان پرتشد دکرر ہاتھا تو آنحضور مَلَاثِیْمُ افر مار ہے تھے: ((اِصْبِرُوُا مِا آلَ يَاسِرٌ وَ فَإِنَّ مَوْعِدَكُمُ الْجَنَّةُ ) " (ا عياسر كَ هروالو! صبركرو تهار عوعد كى کے فکڑے کر دو۔اسی طرح آپ مَنَالِیَا اُنے کعبہ میں رکھے ہوئے بنوں کوبھی نہیں چھیڑا' بلکہ بارہ برس تک اس کعبہ کا طواف کرتے رہے۔اس لیے کہ طواف تو دحی سے پہلے لینی حضرت ابراہیم مَالِیِّلا کے زمانے ہے چلا آ رہا تھا اور پھرآ غازِ وحی کے بعد بارہ برس تک پورے کی دور میں جاری رہااور کعبہ شریف میں نمازیں اداکی گئیں جبکہ دائیں بائیں بت موجود تھے۔ بہرحال اگر ہم اسلامی انقلاب کے لیے رسول اللّٰمُثَافِیۡثِمُ کَا مُنْہِ اختیار نہیں کریں گے تولال مسجداور جامعہ هفصہ جیسے واقعات ہوتے رہیں گے ۔صرف جذبے اور

و اربعین نووی محد 140 عدد خطابات جمع کی

خلوص سے بات نہیں ہے گی جب تک آپ مَنَّا ثِیْمَا کا اسوہ ہمارے سامنے نہ ہو۔ کسی شاعر نے کیا عمدہ بات کہی ہے: ۔

> خلاف پیمبر کے راہ گزید کہ ہرگز بمنزل نہ خواہد رسید

رسول اللّهُ مَا يَّتُهُمُ كَمْ مَنْجَ ہے ہمٹ كرا ختيار كيا گيا كوئى راسته منزل تك نہيں پنچے گا۔ البسة نيك نيتی اورخلوص كا جروثواب اللّه كے ماں مل حائے گا۔

قرآن مجیدیں جگہ جہاد فی سبیل اللہ اور قال فی سبیل اللہ کا ذکر ہے اور بہت شدّومد کے ساتھ ہے۔اس لیے تو غیروں کوقر آن مجید پرشدیداعتراض ہے اور وہ اس سے کا نیتے ہیں۔ بہت عرصہ پہلے کی بات ہے کہ برطانیہ کے بہت بڑے لیڈراور وزیرِ اعظم گلینڈسٹون نے برکش پارلیمنٹ میں قرآن مجید کانسخدلہرا کر کہا تھا کہ جب تک پیر کتاب د نیا میں موجود ہے امن قائم نہیں ہوسکتا۔اوراب انہوں نے 'نعوذ باللہ' اُوراق قرآن کو گٹر کے اندر بہا کراپنی خباثت اور دلوں کے اندرموجو دخوف کا اظہار کیا ہے۔ ایسے ہی ایک مرتبہ کلکتہ ہائی کورٹ نے بھی ایک فیصلہ دے دیا تھا کہ قرآن مجید کو بین كرديا جائے۔ ظاہر ہے وہ اپنے اس فیصلے پڑمل درآ مذہبیں کراسکتے تھے ٰاس لیے کہ وہاں میں بائیس کروڑمسلمان موجود ہیں جن کی غیرت دینی ہماری غیرت دینی ہے سو گنازیادہ ہے۔ای کلکتہ ہائی کورٹ نے شاہ بانو کیس کے سلسلے میں مسلمانوں کے عائلی قوانین میں تھوڑی می ترمیم کی تھی۔ وہ اس طرح کہ اسلامی قانون تو یہ ہے کہ کسی نے اپنی بیوی کو طلاق دے دی تو وہ دورانِ عدت اس کے نان نفقہ کا ذمہ دار ہے۔لیکن شاہ بانو کی ورخواست برکلکتہ ہائی کورٹ نے فیصلہ دے دیا کہ جب تک مطلقہ عورت دوسری شادی نہ کرلے یا فوت نہ ہوجائے اس کا نان نفقہ اس کے سابقہ شوہر کے ذھے رہے گا۔ کورٹ نے اگر چەشرىعت كى كوئى چىز كائى نہيں تھى البىتە شرىعت ميں اضا فەضرور كيا تھا'لېذااس پر وہاں ایک طوفان اٹھ کھڑا ہوا۔مسلمانوں کا پرسن لاء بورڈ بنا۔ساری دینی جماعتوں نے جمع ہوکرتح کیک چلائی اورسینکڑ وں لوگوں نے جانیں دیں۔ بالآخروزیراعظم راجیوگا ندھی کو گھٹنے ٹیکنے پڑے اور اس نے لوک سبھا (یارلیمنٹ) میں دوٹوک انداز میں کہا کہ آئندہ ہندوستان کی سپریم کورٹ سمیت کوئی عدالت مسلمانوں کے عاکملی قوانین میں دخل نہیں در سکتی اور یہ بھی کہا کہ اس سے پہلے میں نے اسلام کی ساجی تعلیمات کا مطالعہ نہیں کیا تھا' لیکن اب میں نے مطالعہ کیا ہے تو میں اعتراف کرتا ہوں کہ جوحقوق اسلام نے عورتوں کودیے ہیں وہ دنیا کے کسی فدجب نے نہیں دیے۔مولا ناعلی میاں ؓ نے اپنی کتاب میں میسارا واقعہ قل کیا ہے۔

جیسا کہ میں نے عرض کیا' اصل جہاد فی سبیل الله اور قبال فی سبیل اللہ کی کچھشرا لط' کچھلوازم ادر کچھ مراحل ہیں۔البتہ ایک اور قال ہوسکتا ہے جو جائز ہے'اسے سمجھ لیجیے۔ فرض سیجیے ایک مسلمان ملک ہے اگر چہ اس میں خالص اسلامی نظام نہیں ہے اس پر اگر کوئی دوسرا ملک حملہ کرتا ہے تواپنے دفاع میں کھڑے ہوجانا ایک طرح کا جہاد ہے۔اس لیے کہ اب تمام مراحل سے گزرنے کا موقع نہیں ہے۔ کیونکہ ختم کر دویاختم ہوجاؤ والی صورت حال ہے۔البتہ یہ جہاد فی سبیل اللہ نہیں ہے' کیونکہ وہ مراحل نہیں آئے جو جہاد فی سبیل اللّٰہ کی لازمی شرط ہے۔اس لیے روس کے خلاف جہادِ افغانستان جہاد فی سبیل التَّدنبيں تھا'ليكن وہ جہاد جائز ضرور تھا۔اوراس ميں جس نے جان دى ہے وہ شہيد ہے' واللّٰداعلم! اسی طرح کوئی بڑا ملک ہے اور اس کے کسی ایک حصہ کے اندرمسلمانوں کی اکثریت ہےاوروہ اس سے علیحدہ ہونا جا ہتے ہیں' آ زادی جا ہتے ہیں تا کہوہ اپنی مرضی ے ٔ اسلامی اصولوں کے مطابق اپنا نظام چلائیں ' جیسا کہ اِس وفت فلیائن ' کمبوڈیا اور کشمیر میں ہور ہاہے' تو بیربھی جائز ہے اور اِس میں جان دینا بھی شہادت ہے۔اگر چہ میرے خیال میں ہندوستان کےایک خاص پس منظر میں کشمیر کے حوالے سے وہاں پراگر سیاسی تحریک چلائی جاتی تو وہ بہتر ہوتی لیکن جہاد کشمیر بہرحال ناجائز نہیں ہے۔ اپنی آ زادی کی خاطرلز نا' یعنی جہاد فی سبیل الحریت' جائز ہے۔اس کے لیے تربیت' تزکید' تنظیم وغیرہ ایسے مراحل ضروری نہیں ہیں۔لیکن وہ جدو جہد جس کے ذریعے آپ کسی ملک میں اسلام کوغالب کرنا جا ہتے ہیں' وہ اگرعین نبی اکرم مُلَّثَیْنِ کے اُسوہ کے مطابق ہو گی اور جہاد کی تمام شرا نظا اور لوازم کو بورا کر کے اور تمام مراحل میں ہے گز رکر ہوگی تو وہ پھر صحیح معنوں میں قبال فی سبیل اللہ قراریائے گ۔

و اربعین نووی کم محد محد (142 محد خطابات جمع کمی

مغربی دنیا کومسلمانوں کے جذبہ جہاداور ذوقِ شہادت سے ہمیشہ سے خوف رہا ہے۔ انہیں تو زندگی بہت عزیز ہے اور وہ موت سے خا نف ہیں' لیکن بندہ مؤمن کو شہادت بہت زیادہ عزیز ہے: ہے

شہادت ہے مطلوب و مقصودِ مؤمن نہ کشور کشائی!

اس لیے مغربی دنیانے بہت عرصہ پہلے اسکیمیں شروع کیں کہ مسلمانوں میں ایسی تحریکیں اٹھائی جا کیں جو جہاد کو باطل قرار دیں۔ بدنام زمانہ غلام احمد قادیانی آنجمانی در حقیقت اس فکر اور اس سوچ کا نتیجہ ہے۔ اُس بد بخت نے نبوت کا دعویٰ کیا اور قال کوحرام قرار دے دیا کہ جو'' دین کے لیے حرام ہے اب دوستو قال!'' جبکہ ایک حدیث نبوی ہے کہ رسول اللّٰمُثَالَةُ فِیْرِ نَا نِیْ اِیْدِ ایْرِیْنِ کے لیے حمل ایٹ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْرِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْکُ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْنِ اِیْدِ اِیْکُ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْکُر اِیْرِ اِیْدِ ایْدِ اِیْدِ ایْدِ اِیْدِ اِیْدِیْدِیْدِ اِیْدِ اِیْدِ اِیْدِیْدِ اِیْدِیْدِیْدِ اِیْدِیْدِیْدِیْ

((اَلْجِهَادُ مَاضٍ مُنْدُ بَعَثِنِيَ اللَّهُ إلى اَنُ يُقَاتِلَ آخِرُ اُمَّتِي الدَّجَّالَ))(١) ''جہاداُس وقت سےجاری ہے جب سے جھے الله تعالیٰ نے مبعوث کیا ہے اور جاری رہے گا یہاں تک کدمیری اُمت کا آخری حصد دجال کے خلاف جنگ کرے گا۔''

رہے کا یہاں تک دیم رہا امت کا احری حصد دجال نے خلاف جنگ ارے کا۔''
اب اس ایک حدیث میں جہاد اور قال دونوں آگئے۔ جیسے سورۃ القف میں جہاد فی سبیل اللہ دونوں آگئے۔ احادیثِ نبوی میں قیامت سے قبل جن جنگوں کا سلسلہ شروع ہو چکا ہے۔ احادیث میں آیا جنگوں کا سلسلہ شروع ہو چکا ہے۔ احادیث میں آیا ہے کہ پہلے رومیوں سے جنگیں ہوں گی 'چنانچہوہ ہورہی ہیں۔ عیسائی مسلمانوں پر جملہ آور ہوئے ہیں۔ ایک حدیث میں ہے کہ ایک بہت بڑی جنگ ہوگی جس میں عیسائی استی جوئے ہیں۔ ایک حدیث میں ہے کہ ایک بہت بڑی جنگ ہوگی جس میں عیسائی استی جوئی۔ احادیث کی روسے آخری مرحلے میں یہودی مدمقابل آئیں گے۔ آپ غور کیجے ہوگی۔ احادیث کی روسے آخری مرحلے میں یہودی مدمقابل آئیں گے۔ آپ غور کیجے کہ عراق کے خلاف خانج کی پہلی جنگ میں یہود یوں کوسا منے نہیں لایا گیا۔ حالانکہ اتنا بڑا اتحاد بنایا گیا تھا جس میں عراق کے خلاف تقریباً سارے عرب ممالک بھی شامل ہو گئے اتحاد بنایا گیا تھا جس میں عراق کے خلاف تقریباً سارے عرب ممالک بھی شامل ہو گئے سے کہد یا گیا تھا کہ تم میدان میں نہ آنا' تم بیٹھے رہو' تمہاری حفاظت

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الجهاد باب في الغزو مع اثمة الحور

کاذمہ ہم لیتے ہیں۔اگر تمہیں صدام کے سکڈ میزائل سے خطرہ ہے تواس کو فضاہی میں ختم سرنے والے پیٹریاٹ میزائل ہم تمہیں دے دیتے ہیں کیکن تم سامنے مت آنا۔ اور اب بھی یہی ہوا ہے۔عراق اورا فغانستان پر جارحیت کے لیے کتنا بڑا اتحاد بنایا گیا ہے!

افغانستان پر حملے میں تو واقعہ یہ ہے کہ تاری انسانی کاعظیم ترین اتحاد وجود میں آیا ہے۔

اس میں ساراعالم کفر جمع ہو چکا ہے۔ صرف برطانیہ اور بقیہ یورپ ہی نہیں بلکہ چائنا اور روس جو امریکہ کے حریف ہیں افغانستان کی جنگ میں اِن دونوں کی مرضی بھی شامل تھی اور آج بھی ہے۔ کین احادیث نبویہ کی مرحلہ آئے گا اور آج بھی ہے۔کین احادیث نبویہ کی مرحلہ آئے گا جب تمام یہودی مسلمانوں کے مقابلے میں صف آراء ہو جائیں گے اور یہودیوں کا لیڈر ہوگا آسے الد جال۔ اس موقع پر پھر حضرت عسی غایش کا نزول ہوگا جو د جال کوئل کی سری گے۔اُس وقت تک اُمت مسلمہ کے اندر جہادوقال کا سلسلہ جاری رہے گا'اس کو ہندکرنے والاکوئی نہیں ہے!

بہر حال یہ بتانا اور جاننا مقصود ہے کہ دین کی اقد ارکیا ہیں۔کون می چیز پہلے اور کون می بعد میں ہے۔ روحانی اقد اربھی مطلوب ہیں ٔ رات کی نماز بھی نہایت پسندیدہ عمل ہے ٔ لیکن اس کے ساتھ ساتھ غلبہ وین کی جدوجہد بھی ضروری ہے۔اللہ تعالیٰ ہمیں وین کا صحیح فہم اوراس پرعمل کرنے کی تو فیق عطافر مائے 'آئین!

أَقُولُ قَرُلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



عدیث 3

# اركانِ اسلام

٢٧ جولا ئي ٢٠٠٧ ء كا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّحِيْمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَمَآ أُمِرُوۡۤا ۚ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ خُلُطِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ۗ حُنَفَآءَ وَيُقِهُوا الصَّلُوةَ وَيُؤْتُواالزَّكُوةَ وَذٰلِكَ دِيْنُ الْقَيِّمَةِ ۞ (الْبَئِنَة)

عَنُ آبِي عَبُدِ الرَّحَمْنِ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرَ بُنِ النِّحَطَّابِ اللهِ عَالَ : سَمِعَتُ رَبُولُ اللهِ يَتَالِ اللهِ عَبُدِ اللهِ بَنِ عَمَرَ بُنِ الْخَطَّابِ اللهِ عَلَى السَّمِعَتُ رَسُولَ اللهِ عَنْدِ الرَّحَمْنِ عَبُدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَلْمُ عَلَيْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُوا اللهِ عَنْدُوا الل

((رُنِيَى الْإِسْلَامُ عَلَى حَمْسِ: شَهَادَةِ أَنْ لَا اِللَهِ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَلِيْتَاءِ النَّوَّكَاةِ وَحَتِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ)) (() اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَلِيْتَاءِ النَّوَّكَاةِ وَحَتِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ)) (() اللهِ عَبِد الرَّمَٰ سَي مَا عبد الله بن عبر اللهِ عبد الله اللهُ ال

۔ ''اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر رکھی گئی ہے: گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبودِ برحق نہیں اور محمد (مُثَلِّیْتُمِ الله تعالیٰ کے رسول ہیں' نماز قائم کرنا' ذکو ۃ ادا کرنا' بیت اللہ کا حج کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔'

معزّ زسامعین کرام!

آج جو صدیث ہمارے زیر مطالعہ ہے جس کامتن اور اردوتر جمہ میں نے آپ کے سامنے بیان کیا 'متنفق علیہ ہے 'یعنی اس کی صحت پرامام بخاری اور امام مسلم رحمہما اللہ (۱) صحیح البخاری 'کتاب الابمان' باب بنی الاسلام علی حسس۔وصحیح مسلم' کتاب الابمان' باب بیان ارکان الاسلام

و اربعین نووی کا اتفاق ہے اور ایس حدیث مجموعہ احادیث میں سب سے زیادہ متند اور صحت دونوں کا اتفاق ہے اور ایس حدیث مجموعہ احادیث میں سب سے زیادہ متند اور صحت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہوتی ہے ۔ ہمارے ہاں کتب احادیث کے حوالے ہے ' صحاح بیت "کی اصطلاح بہت معروف ہے' یعنی چھالیے مجموعہ ہائے احادیث (صحیح ابخاری صحیح مسلم' سنن التر مذی' سنن ابی داؤ د' سنن ابن ماجہ اور سنن النسائی ) جو سحیح احادیث پر مشتمل ہیں ۔ ان صحاح بیت میں بھی بخاری و مسلم کا درجہ سب سے بلند ہے اور ان دونوں کو بین ۔ ان صحاح بیت میں بھی بخاری و مسلم کا درجہ سب سے بلند ہے اور ان دونوں کو بیت میں بھی کہا جاتا ہے۔ پھر وہ حدیث جس پر امام بخاری و مسلم دونوں متنق ہوجا ئیس تو وہ روایت اور سند کے اعتبار سے قرآ نِ کریم کے بہت قریب بینچ جاتی ہے۔ موجا ئیس تو وہ روایت اور سند کے اعتبار سے قرآ نِ کریم کے بہت قریب بینچ جاتی ہے۔ گویا وہ قرآ ن کی طرح قطعی الثبوت ہوتی ہے اور اس پر ہم اتنا یقین کر سکتے ہیں جتنا قرآ نی گویا وہ قرآ ن کی طرح قطعی الثبوت ہوتی ہے اور اس پر ہم اتنا یقین کر سکتے ہیں جتنا قرآ نی گویا وہ قرآ ن کی طرح قطعی الثبوت ہوتی ہے اور اس پر ہم اتنا یقین کر سکتے ہیں جتنا قرآ نی آ ہیں۔ آ یات پر کرتے ہیں۔

زيرمطالعة حديث كامضمون بعينه وه ب جوحديث جريلٌ مين بيان مواب-آپ جانت بين كه حديث جريلٌ من بيان مواب-آپ حانت بين كه حديث جريل 'اُهُ الشّنة ''كہلاتی ہے۔ يعنی احادیث كے مجموع ميں اس كا وہى مقام ہے جو قرآن مجيد ميں سورة الفاتحة كا ہے۔ سيدنا جرائيل اليُهِ اَن خير نين عن الاِسْلام)) يعنی مجھے اسلام كے بارے ميں بتائي (كه اسلام كيا: ((اَن خير نين عن الاِسْلام)) يعنی مجھے اسلام كے بارے ميں بتائي (كه اسلام كيا ہے؟) تواس كے جواب ميں محد رسول الله مَان الله عَلَيْ اَلله وَانَ مُحَمَّدًا وَسُولُ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَسُولُ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَسُولُ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَسُولُ الله وَانَ مَحَمَّدًا وَسُولُ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَسُولُ الله وَانَ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَانْ الله وَانَ الله وَانَ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَانَ الله وَانَ الله وَانَ مَانَ الله وَانَ الله وَانَ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَانَ الله وَانَ مُحَمَّدًا وَانَ الله وَانَا وَانَا الله وَانَا وَانَا الله وَانَا وَانْ الله وَانَا الله وَانَا الله وَانَا الله وَانَا الله وَانَا وَانَا الله وَانَا الله وَانَا الله وَانَا الله وَانَا الله وَانَا وَانَا وَانَا وَانَا وَانُولُولُ الله وَانَا وَالله وَال

''اسلام ہیہ ہے کہ تُو گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد طَالِیْمِ اللہ کے رسول ہیں' اور تُو نماز قائم کرے' زکو ۃ ادا کرے' رمضان المبارک کے روزے رکھے اور بیت اللہ کا حج کرے اگر مختبے اس کے لیے سفر کی استطاعت ہو۔''

## اركانِ اسلام ٔ كُل اسلام نبيس

ان دواحادیث کامضمون تقریباً ایک جیسا ہی ہے۔فرق صرف اتناہے کہ حدیثِ جریل میں میمضمون حدیث کا ایک جزو ہے جبکہ بیکمل (independent) حدیث ہے۔ جہاں تک اس حدیث کے مشمولات (contents) کا تعلق ہے ان پر حدیثِ اوراس میں پانچ ستون دکھا کرار کانِ اسلام کا ایک نقشہ پیش کیا جا تا تھا۔ تخلیقِ انسانی کا مقصد : عباوتِ ربّ

قرآن مجید میں تخلیق انسانی کامقصد عبادت رب قرار دیا گیا ہے۔ ارشادِر بانی ہے: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴿ اللَّهٰ رِیْتَ ﴾ ‹‹میں نے جِنَوں اور انسانوں کونہیں پیدا کیا محرصرف اس لیے کہ میری بندگی اور رستش کریں۔''

لبندا مقصد تخلیق انسانیت عبادت الهی ہے اور جمیع انبیاء کرام پیلم اس کی وعوت دیتے رہے ہیں۔ قرآن مجید کی مکی سورتوں کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ہوؤ حضرت مالئ حضرت ابراہیم حضرت موئ حضرت عیسی الغرض تمام انبیاء ورسل پیلم کی وعوت صالح 'حضرت ابراہیم حضرت موئ خضرت عیسی الغرض تمام انبیاء ورسل پیلم کی وعوت تھی: ﴿ لِمُقَوْمِ الْحَبُدُوا اللّٰهُ مَالَکُمْ مِّنْ اللّٰهِ عَنْدُونَ ﴾ 'عبادت رواللّٰد کی جس کے سواتم ہماراکوئی پروردگا رئیس'۔ (هو د: ٥٠) ''اے میری قوم! عبادت کرواللّٰد کی جس کے سواتم ہماراکوئی پروردگا رئیس' تمام انبیاء کرام کی طرح نبی آخرالز مان حضرت محمدر سول اللّٰمَا اللّٰهَ اللّٰمَا عَرَامَ کی وحوت بھی ''عبادت تمام انبیاء کرام کی طرح نبی آخرالز مان حضرت محمدر سول اللّٰمَا اللّٰمَ اللّٰمَا اللّٰمَا اللّٰمِ اللّٰمَا اللّٰمَالَٰ اللّٰمَا اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَا اللّٰمَا اللّٰمَا اللّٰمَا اللّٰمِ اللّٰمِ الل

اب میں مجھنا ضروری ہے کہ''عبادت'' کامفہوم کیا ہے۔لفظ عبادت عبدے لکلا ہے، عبد غلام کو کہتے ہیں اور غلام آقا کی ملکیت ہوتا ہے صرف ملازم نہیں ہوتا۔ ملازم تو چند گھنٹوں یا کسی خاص ڈیوٹی کے لیے ہوتا ہے اور اس کام کوکرنے کے بعدوہ آزاد ہے' جو چاہے کرئے جہاں چاہے جائے۔مثلاً کسی کوآپ نے اپناڈرائیوررکھاہے تو وہ آپ کا کھانا تو نہیں پکائے گا۔ ای طرح اگر کسی کو آپ نے خانساماں رکھا ہے تو وہ آپ کا ٹائلٹ صاف نہیں کرے گا۔ اگر آپ اے کہیں گے بھی تو وہ صاف کے گا کہ یہ میری ذمه داری نہیں ہے میں اس کام کے لیے آپ کا ملازم نہیں ہوں۔ جبکہ غلام کی حیثیت اليي نهيں ہوتی ۔غلام کو ہمدتن ہمہ وقت اور ہمہ وجوہ اپنے آتا کی اطاعت کرنا ہوتی ہے۔اس کی اپنی کوئی مرضی نہیں ہوتی اور نہاس کی کوئی ملکیت ہوتی ہے۔ وہ کسی چیز کا ما لک کیا ہے گا وہ تو خودمملوک ہے۔ آ قااسے جہاں سونے کو کہے گا' وہاں سونا ہوگا اور جہاں اور جس وفت جانے کو کہے گا جانا ہوگا۔اس کا اپنا کوئی ارادہ ہے نہ پروگرام اور نہ بى كوئى لائحمل بكدوه تو آقاك اشارهُ ابروپر چلے گا۔ بيه عبادت كامفهوم كدالله (جو ہمارا آ قاہے ) کی اطاعت میں عبدیت (غلامی ) کا تصور ہروفت ذہن میں نقش رہے۔ وی کوفاری میں بندگی کہا جا تا ہے۔ شیخ سعدیؓ کامشہورشعرہے:۔

زندگی آمد برائے بندگی زندگی ہے بندگی شرمندگی! میں گامی کا میا کا نگامی کا تبدید کریں گرفتا شرمندگی ہی

یعن ہمیں زندگی فقط بندگی کے لیے ملی ہے'اگر بندگی نہیں کریں گے تو بیشرمندگی ہی شرمندگی ہوگی۔ پچھلے زمانے میں ایسے اشعار بھی مساجد میں لکھے ہوتے تھے۔

سرمندی ہوں ۔ پے رہا ہے یہ اسے میں بیار ہا کہ علام جوآ قاکی اطاعت کررہا ہیں نظری اورعبادت کا فرق بھی ذہن شین رہے کہ غلام جوآ قاکی اطاعت کررہا ہے وہ مجودی ہے کررہا ہے کیونکہ اس نے اُسے خریدر کھا ہے وہ اس کا مالک ہے اور اس نے اس کی قیمت اوا کی ہے لیکن سمجھ لیجے کہ یہ بھی عبادت نہیں ہے۔ عبادت میں کرنا تو وہ ی ہے جورت تعالیٰ کی منشا ہے 'لین مجبور ہو کر نہیں بلکہ محبت اللی کے جذبہ متا نہ ہے سرشار ہو کرا پی جبین نیاز کو بارگا و اللی میں اس اوا سے رکھنا کہ جسم ظاہری کے روئیں روئیں سے انا عبدك ' انا عبدك کی صدائے تی باند ہو۔ اس لیے میں نے عباوت کے مفہوم میں بندگی کے ساتھ ' پرستش' کا لفظ بھی شامل کیا تھا' اس لیے کہ پرستش ہوتی ہی مفہوم میں بندگی کے ساتھ ' پرستش' کا لفظ بھی شامل کیا تھا' اس لیے کہ پرستش ہوتی ہی معبت کے میاتھ ہے۔ مثلاً اگر آ ہے دولت کے پرستار ہیں تو آ ہے کے دل میں دولت کی محبت ہے وطن پرست ہیں' قوم پرست ہیں' نفس پرست ہیں تو یقینا ان کی محبت آ ہے کہ ول میں موجود ہے۔ لہذا جب بندگی اس جذبہ الفت میں و وب کرکی جائے گی تو وہ ول میں موجود ہے۔ لہذا جب بندگی اس جذبہ الفت میں و وب کرکی جائے گی تو وہ عبادت کا مقام حاصل کرے گی۔

ایک بات سمجھ لیجے کہ ہماری عبادت کا اس مقام و مرتبہ تک پنچنا انتہائی مشکل کا م ہے' لبندا اس ضمن میں صحیح طرزِ عمل میہ ہوگا کہ آپ طے کرلیں کہ مجھے چانا اسی راتے پ ہے۔ پھر اس راہ میں نشیب و فراز آئیں گے' کہیں قدم ڈگمگا ئیں گے' کہیں جذبات کا غلبہ ہوگا' بھی ناامیدی ہی ناامیدی چھائے گی اور کسی جگہ اُمید کی کرن نظر آئے گی' مگر آپ کو بندگی اور پر شش کے راتے پر مسلسل چلتے رہنا ہے۔ اگر کہیں قدم پیسل گیا تو وہیں کیچڑ میں پڑے نہیں رہنا' بھی بھی کسی گناہ پر مصر نہیں ہونا اور ڈیرہ ڈال کر نہیں بیضنا۔ جب بھی کوئی ایسی لغزش سرز دہوجائے تو فوراً تو ہر کے بخشوانا ہے' ورنہ ایک ہی گناہ تباہی اور ہلاکت کے لیے کافی ہے۔ یہ عبادت کا جامع مفہوم! و اربعین نُووی معدی (150 محدید خطابات جمع کی

#### ار کانِ اسلام کی اہمیت

(۱) اقامتِ صلّوۃ عباوت کاس اعلیٰ مرتبہ کوآ سانی سے پانے اوراللہ کی بندگی اور پرستش کے جذبہ کو تازہ رکھنے کے لیے چارعباوات فرض کر دی گئی ہیں جن کا ذکر زیر مطالعہ حدیث میں ہوا ہے ۔ یہ چارول اسلام کے ارکان اور اسلام کی ممارت کے چارستون ہیں۔ان میں سب سے مقدم اوراہم نماز ہے۔ نماز کو دن میں پانچ مرتبہ فرض کر نے کا مقصد یہ ہے کہ انسان اپنے مقصر تخلیق 'عباوت رب' کو نہ ہو لے۔اس لیے کہ نماز کی ہر رکعت میں سورۃ الفاتحہ پڑھی جاتی ہے اوراس سورۃ کی سات آیات (انہیں ''سبع مثانی '' یعنی باربار پڑھی جانے والی آیات بھی کہاجا تا ہے ) میں مرکزی اور چوٹی کی آیت چوٹی ہے: ﴿ اِیّالَٰہُ نَعْبُدُ وَاِیّالُهُ نَسْتَعِیْنُ ﴿ ﴾ چونکہ اس آیت منارع مفارع کی آور 'نستَعِیْنُ ﴿ اُور' نَسْتَعِیْنُ ﴿ اُورِ نَانِ میں فعل مضارع کے صفح ہیں اور عربی زبان میں فعل مضارع حال اور ستقبل دونوں کو cover کرتا ہے' اس لیے اس آیت کا ترجمہ یوں ہوگا: ' اے طال اور ستقبل دونوں کو ویستش کرتے ہیں اور کرتے رہیں گا اور تجھ ہی سے مدد ما نگتے رہیں گئے رہیں گئے۔ یہ قول وقر اردن میں پانچ مرتبہ نماز کی ہر رکعت میں دہرایا جائے۔ حفیظ جالند ھری نے کیا خوب کہا ہے:۔

سرکثی نے کر دیے دھندلے نقوش بندگ آؤسجدے میں گریں لوحِ جبیں تازہ کریں!

توانہی نقوشِ بندگی کوتازہ رکھنے کے لیےاوّ لین اورا ہم ترین ذریعہ نماز ہے۔

(۲) صیام رمضان: دوسرے مید کدآپ کے ساتھ نفس حیوانی لگا ہوا ہے 'جس کے تقاضے بھی حیوانی بیں ۔ ان تقاضوں میں سے سب سے اہم دو چیزیں ہیں: (۱) خوراک (۲) جنسی جذبہ شہوت ۔ زندگی کو برقرار رکھنے کے لیے خوراک ضروری ہے 'ورنہ مر جا ئیں گے'اورنسلِ انسانی کی بقائے لیے جذبہ شہوت یعنی شادی بیاہ ضروری ہے'ورنہ سل ختم ہوجائے گی۔لیکن مید دونوں حیوانی داعیے (animal instincts) استے طاقتور ہیں کہ جب اندر سے اُبھرتے ہیں تو اند ھے بہرے ہوتے ہیں۔ انہیں صرف اس سے

غرض ہوتی ہے کہ کسی طرح ان کی تسکین ہونی چاہیے۔ بھوک گئی ہے تو پیٹ کچھ کھانے کو مانگتا ہے۔اسے اس سے غرض نہیں کہ جو چیز اس میں ڈالی جار ہی ہے وہ حلال ہے یا حرام' بس اس کی تو بھوک ٹنی چاہیے۔اسی طرح جب جذبہ شہوت بھڑک اٹھے تو وہ اپنی تسکین چاہتا ہے' جائز راستے سے ہویا نا جائز راستے ہے۔

یوں سیجھے کہ ہمارا یہ حیوانی وجود گھوڑے کی مانند ہے اور ہمارا روحانی وجود یعنی وجود حقق اس پرسوار ہے۔ اگر گھوڑا منہ زور ہے اور سوار کمزور ہے تو سوار گھوڑے کے رحم وکرم پر ہے ، وہ جہاں چا ہے اُسے بٹخ دے گا، جس کھائی میں چا ہے اسے گرادے گا۔ چنانچہ اس پرسواری کے لیے ضروری ہے کہ اس روحانی وجود کو طاقتور بنایا جائے اس کی خود کی اور ان کو مضبوط کیا جائے تا کہ یہ بھوک اور شہوت کی شدت کو برداشت کر سکے۔ اس مقصد کے اناکو مضبوط کیا جائے تا کہ یہ بھوک اور شہوت کی شدت کو برداشت کر سکے۔ اس مقصد کے مصول کے لیے روز ہ فرض کر دیا گیا کہ سارا دن بھو کے اور پیاسے رہؤ چا ہے بخت گری ہی کہ برجائز چیز بھی آپ پر جرام ہے۔ اس میں نہو ہے گئی ہرجائز چیز بھی آپ پر جرام ہے۔ اس منہ زور گھوڑے کو لگام دینے کے اس عمل کو تقو کی سے تعبیر کیا گیا ہے ' یعنی نے کئی کر چلتے منہ زور گھوڑے کو لگام دینے کے اس عمل کو تقو کی سے تعبیر کیا گیا ہے ' یعنی نے کئی کر چلتے رہواور حیوانی وجود پر مکمل کنٹرول حاصل کرؤا سے آزادمت چھوڑ و!

(٣) ایتائے زکوۃ: یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ انسان مال سے بہت زیادہ محبت کرتا ہے۔ قرآن مجید کے الفاظ ہیں: ﴿وَانَّهُ لِمُحتِ الْمُخَیْرِ لَشَدِیْدٌ ﴿ الفلایت ) ' بلاشبہ وہ (انسان) مال کی محبت میں بہت تخت ہے' ۔ وُ نیامیں زندگی بسر کرنے کے لیے سامانِ زندگی تو ضرور چاہیے اور یہ پیسے سے حاصل ہوتا ہے' لہذا کسی حد تک اس کی ضرورت ہے' کین انسان اس سے بہت آ گے بڑھ کر دولت پرست اور مال کا بجاری بن جاتا ہے۔ انسان اس کی محبت میں اندھا ہوجاتا ہے اور حلال وحرام کی پروا کیے بغیرت وشام مال میں محبت کی مار میں رہتا ہے' بلکہ اس کے لیے ظلم اور غصب کا راستہ اختیار کرنے سے بھی مہیں کتراتا۔ اس طرز عمل سے روکنے کے لیے اسلام نے زکوۃ کا نظام نافذ کیا کہ دوسروں کو اللہ کے لیے ویتے رہنے کی عادت و الوزیادہ سے زیادہ راہ خدا میں خرج کرو۔

ور اربعین نؤوی محد 152 عرب خطابت جمع کی

لوگ صرف زکوة کی ادائیگی ہی کافی سمجھتے ہیں عالانکه مدیث میں ہے:

((إنَّ فِي الْمَالِ لَحَقًّا سِوَى الزَّكُوةِ)) (١)

'' تمہارے مال میں (غریوں کے لیے ) زکو ۃ کے علاوہ بھی حق ہے۔''

اس کوفقہی اصطلاح میں''صدقاتِ نافلہ' کہتے ہیں۔ زکو ۃ چونکہ فرض ہے اس لیے وہ تو علی الاعلان دی جائے گی' جبہ صدقاتِ نافلہ از داری اور خفیہ طریقے ہے دیے جائیں علی الاعلان دی جائے گی' جبہ صدقاتِ نافلہ راز داری اور خفیہ طریقے ہے دیے جائیں گئے۔ ایک ہاتھ سے دیا جائے تو دوسرے ہاتھ تک کو خبر نہ ہو' اس کا ڈھنڈورا نہ بیٹا جائے۔ اسلامی ریاست میں اموالِ ظاہرہ پر زکو ۃ حکومت وصول کرتی ہے اور اموالِ باطنہ کی زکو ۃ ہرایک کو انفرادی طور پرادا کرنی ہوتی ہے۔

(۲) جج بیت اللہ: ارکانِ اسلام میں آخری رکن جے ہے'اس میں ندکورہ تیوں عبادات کی حکمتیں جع کردی گئی ہیں۔ ذکر الہی بھی ہے کہ بآ واز بلند تلبیہ پڑھا جاتا ہے' طواف کے دوران بھی اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے' پھر شعائر اللہ کی زیارت ہے' بیت اللہ کو صرف دیکھنا کھی باعث اجروثواب ہے۔ اسی طرح احرام میں روز ہے جیسی کچھ پابندیاں عائد کی گئی ہیں کہ چاہے بیوی ساتھ ہے پھر بھی تعلق زن وشوقائم نہیں ہوسکتا۔ پھر یہ کہ مال بھی خرچ ہوتا ہے' جج کے لیے ایک خطیر رقم درکار ہوتی ہے۔ گویا تمام عبادات میں جامع ترین عبادت جج ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جس کا جج اللہ کے ہاں قبول ہو جائے وہ اس طرح گنا ہوں سے یاک ہوجاتا ہے۔ جس طرح آج ہی اس کی ماں نے اسے جنا ہے۔

سے بات بھی ملحوظِ خاطر رہے کہ جج کے مذکورہ فوائد تبھی حاصل ہوں گے جب وہ جج حلال کمائی سے کیا گیا ہوحرام سے نہیں' وہاں احرام کی ساری پابند یوں کالحاظ رکھا ہواور جج کے سارے اعمال بڑی عمدگی اور اعلیٰ اسلوب کے ساتھ ادا کیے ہوں۔اس کے ساتھ جج کے دوران کوئی بے حیائی اور گناہ کا کام بھی نہ کیا ہو' جس کے بارے میں قرآن نے فرمایا:

﴿ٱلۡحَجُّ ٱشۡهُرٌ مَّعۡلُوۡمُتُ ۚ فَمَنۡ فَرَضَ فِيۡهِنَّ الۡحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوْقَ ۗ وَلَا جَدَالَ فِي الْحَجِّ \*﴾ (البقرة:٩٧١)

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: ابواب الزكوة ، باب ما جاء ان في المال حقا سوى الزكوة

'' جج کے مہینے معروف ہیں۔ تو جس نے اپنے او پر لازم کرلیاان مہینوں میں جج کو تو (اس کوخبر دارر ہنا چاہیے کہ ) دورانِ جج نہ تو شہوت کی کوئی بات کرئے نہ فت و فجو رکی اور نہ لڑائی جھگڑے گی۔''

حضرت ابو ہریرہ ڈائیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللّہ مُنَائیڈ آئے ارشا دفر مایا:

(( مَنْ حَجَّ لِلّٰهِ فَلَمْ يَزْفُثُ وَلَمْ يَفُسُقُ رَجَعَ كَيْوْم وَلَلَائَهُ أُمَّلُهُ)) (()

''جو شخص اللّہ کے لیے جج کرے اور اس میں بے حیاً کی کی بات نہ ہو لے اور گناہ

کا کام نہ کرے تو وہ لوٹ کر آتا ہے (اور گناہوں سے اس طرح پاک ہوتا ہے)

گویاس کی ماں نے اس کو آج ہی جنا ہے۔''

#### بندگی ربّ خطااورتو به

یہ ارکانِ خمسہ بنیاد ہیں اور اس بنیاد پر استوار ہونے والی عمارت اسلام ہے جس کا مقبل تفصیل سے تذکرہ ہوا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ہمہ وقت ہمہ تن ہمہ جہت اللہ کی اطاعت محبت کے انتہائی جذبے سے سرشار ہوکر کی جائے۔ ہاں بھی غلطی ہو عتی ہے خطا ہوگتی ہے خطا ہوگتی ہے تو خالص تو بہ کر واللہ معاف کر دے گا ۔ خالص تو بہ کی تین شرا کط ہیں جن کے بغیر تو بہ تو بنہیں ۔ ایک شرط یہ ہے کہ انسان اس فعل کوعملاً چھوڑ کرعملِ صالح کی روش اختیار کرے۔ دوسری یہ کہ دل میں پکا ارادہ کرلے کہ آئندہ یہ کام نہیں کروں گا۔ تیسری اور لازمی شرط یہ ہے کہ انسان کو اپنے کے پر حقیقی پچھتا وا اور شرمندگی ہو کہ میں یہ کیا کر بیشا ہوں 'یہ جھو سے کیا ہوگیا ہے۔ تو بہ کی اصل حقیقت بہی ہے کہ انسان کے دل میں اپنی بیشا ہوں 'یہ جھو سے کیا ہوگیا ہے۔ تو بہ کی اصل حقیقت بہی ہے کہ انسان کے دل میں اپنی غلطی پر ندامت بیدا ہوجائے۔ اس بات کوعلا مدا قبال نے اپنی عنوانِ شاب میں ایک شعر میں نہایت خوبصورتی سے بیان کیا جے داغ دہلوی نے بہت پند کیا اور اس پر داددی شعر میں نہایت خوبصورتی سے بیان کیا جے داغ دہلوی نے بہت پند کیا اور اس پر داددی کہ میاں اس عمر میں میشعر! ۔

موتی سمجھ کے شانِ کریمی نے کچن لیے قطرے جو تھے میرے عرقِ انفعال کے!

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الحج باب فضل الحج المبرور وصحيح مسلم كتاب الحج

انفعال کہتے ہیں پشیمانی اورشرمندگی کو۔عام طور پر جب کسی انسان پر پشیمانی اورشرمندگی طاری ہوتی ہے تو پیشانی پر پسیند آ جا تا ہے۔علامہ اقبال ان قطروں کی اہمیت اُ جاگر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اللہ کی زگاہ میں ان قطروں کی اتنی وقعت ہے کہ اللہ نے ان کو موتوں کی طرح چُن لیا ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ انسان فطری طور پر خطا کا رہے ۔حضرت انس بن ما لک خلافۂ سے روایت ہے کہ نبی اکرم منگافیڈ آنے فر مایا:

((كُلُّ بَنِنَى آدَمَ خَطَّاءٌ وَخَيْرُ الْخَطَّائِيْنَ التَّوَّابُوْنَ)) (١)

'' تمام بنی آ دم بہت خطا کار ہیں' لیکن ان خطا کاروں میں بہتر وہ ہیں جو بار ہار تو بہ کرنے والے ہیں ''

یعنی اگروقتی جذبات ہے مغلوب ہوکریا کسی جذباتی سلاب کی رومیں بہہ کریا ماحول کے اثرات کی وجہ ہے آپ سے کوئی غلطی سرز دہوگئ ہے تو فور آوالیس لوٹیں اور بارگا واللی میں تو بہاں تک فرمادیا گیا کہ میں تو بہاں تک فرمادیا گیا کہ اللہ برتو بہ قبول کرنا واجب ہے۔ فرمایا:

﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ السُّوْءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوْبُوْنَ مِنْ قَرِيْبِ فَاُولِئِكَ يَتُوْبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴿﴾ (النساء:١٧)

' الله كذ تے ہے تو بہ قبول كرنا أيسے لوگوں كى جو جہالت اور نادانى ميں كوئى غلط حركت كر بيٹھتے ہيں اور پھر جلد ہى تو به كر ليتے ہيں' پس يہى ہيں جن كى تو بہ اللہ قبول فر مائے گا۔''

### کلمهٔ شهادت ٔ اسلام می<u>ں دا خلے کی بنیا د</u>

اس حدیث میں جوار کانِ خمسہ بیان ہوئے ہیں ان میں پہلا رکن کلمہ ُ شہادت اسلام میں داخلے کی بنیاد ہے 'جبہ باقی ارکانِ اربعہ ( نماز ' زکو ق'روز ہ اور جج ) 'جواسلام کے ارکان اور چوٹی کے اعمال ہیں'ان پرعمل نہ کرنے کی بنیاد پرکوئی شخص کا فرقر ارنہیں

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه' كتاب الزهد' باب ذكر التوبة\_ وسنن الترمذي' كتاب صفة القيامة والرقائق والورع\_

و اربعین نؤوی کے محمد کو 155 محمد کو خطابات ہم

پائے گا'البتہ ان میں ہے کسی کے انکار پر کافر ہوجائے گا۔ مختلف فقہاء کے نزدیک تارکِ صلوٰۃ کوتعزیر کے طور پر جسمانی سزادی جائے گی'اے قید کیا جائے گا اوراہے تو بہ پر مجبور کیا جائے گا۔ بعض فقہاء کا موقف ہے کہا ہے قتل بھی کیا جاسکتا ہے'اس لیے کہا یک حدیث میں الفاظ آئے ہیں:

((بَیْنَ الرَّ مُحِلِ وَبَیْنَ الشِّوْكِ وَالْکُفُرِ تَوْكُ الصَّلَاقِ)(۱) '' بندے اور کفروشرک کے مابین نماز کا معاملہ حائل ہے۔''

لیکن بقل کرنا بھی تعزیراً ہوگا' اُسے مرتد سمجھتے ہوئے نہیں۔ جیسے شادی شدہ زانی پرحد جاری کر کے اسے رجم کے ذریعے آل تو کیا جائے گا'لیکن اسے مرتد سمجھتے ہوئے نہیں۔

دراصل اسلام میں داخل ہونے یا شامل رہنے کے لیے بنیا دصرف ایک چیز بنتی ہے اور وہ کلمہ شہادت ہے۔ چنانچہ کوئی شخص ہمارے سامنے آ کر کہتا ہے: '' اَشْهَدُ اَنْ لَا اللّٰهُ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّٰهِ '' تو ہم ینہیں کہہ سکتے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔ اگر چہ قر ائن موجود ہوں اور حالات بیگواہی دے رہے ہوں کہ اُس نے دل سے کلم نہیں پڑھا تب بھی ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔ کلمہ نہیں پڑھا تب بھی ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔

ایک جنگ میں حضرت اسامہ بن زید بھا نے ایک ایسے ہی شخص کی جان لے لی مقی حضرت اسامہ کی نارید بھا نے ایک ایسے ہی شخص کی جان لے لی مقی حضرت اسامہ کی کفار کے شکر میں سے ایک شخص سے یہ بھیٹر ہوگئ ۔ وہ مخص حضرت اسامہ کی تلوار کی زومیں تھا کہ اُس نے کلمہ شہادت پڑھ لیا۔ حضرت اسامہ نے سمجھا کہ یہ جان بچانے کا حیلہ کر رہا ہے 'لہٰ داس پر تلوار چلا دی اور سرقلم کردیا۔ بعد میں اُسامہ جب رسول اللہ مُنافید ہے کے سامنے پیش ہوئے تو آ پ نے انتہائی ناراضگی کا اظہار فر مایا۔ رسول اللہ مُنافید ہے نے مایا۔ رسول اللہ مُنافید ہے نے مایا۔ 'اے اسامہ! اُس وقت تم کیا کروگے جب قیامت کے دن میکلمہ شہادت تمہارے خلاف گواہی دینے کے لیے آئے گا!''

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان اطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة ـ ترندى كى روايت مين الفاظ بين : ((بَيْنَ الكُفْرِ وَ الْإِيْمَانِ تَرُكُ الصَّلَاةِ))

و اربعین نُووی کی در 156 کرد کرا خطابات جمع کی

﴿ لِنَايَتُهَا الَّذِيْنَ امْنُوْآ اِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوْا وَلَا تَقُوْلُوا لِمَنْ الْقَلَى اِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾

''اے اہلِ ایمان! جبتم اللہ کی راہ میں نکلوتو تحقیق کرلیا کرواور کسی ایسے شخص کو جوتہ ہارے سامنے سلامتی بیش کرے (حمہیں سلام کیے یا اپناا سلام بیش کرے) بینہ کہو کہتم مؤمن نہیں ہو۔''

یہ بات حضرت عبداللہ بن عباس بڑا کی روایت کردہ حدیثِ جبریل سے بھی ثابت ہوتی ہے۔ اِن کی روایت میں ہے کہ جب جبرائیل نے کہا: حَدِّنْتِی بِالْاِسْلَامِ '' مجھے اسلام کے بارے میں بتائیے'' تو رسول الله مُلَّالِیْنِ نے فرمایا: ((اَلْاِسْلَامُ مُ اَنْ تَصْلِمَ وَجُهَكَ لِلَّهِ))''اسلام یہ ہے کہ تواپنے چبرے کواللہ کے سامنے جھکاوے (سرتسلیم فرخهک لِلَّهِ))'' سیلفظ اسلام ہے ساتھ معنوی مناسبت رکھتا ہے'اس لیے کہ اسلام کے ساتھ معنوی مناسبت رکھتا ہے'اس لیے کہ اسلام کے لغوی معنی ہی اطاعت قبول کرلینا (to surrender) ہے۔

''عباداتِ اربعہ'' میں سے دو چیزوں (نماز اُور زکوۃ) کا ذکر سورۃ التوبہ کی ابتدائی آیات میں بھی آیا ہے۔اس اعلانِ عام کے بعد کہ مشرکینِ عرب کو صرف جار مہینوں کی مہلت ہے'ارشاد ہوا:

﴿ فَإِذَا انْسَلَغَ الْاَشْهُرُ الْحُرُمُ فَافَتُلُوا الْمُسْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدُتَّمُوْهُمُ وَاخْدُوهُمُ وَافْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَاقَامُوا الْحَدُوهُمُ وَاخْدُوهُمُ وَافْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَاقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُوا سَبِيْلَهُمْ أَنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيْمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْولُو النوبة ) الله عَلَيْ الله عَفُورٌ وَوَ الران كو يكرلو اوران كو يكرلو اوركيروا اور مركفات كى جلدان كى تاك مِن بيضو \_ پهراگر وه توبدكر لين اور المركبون اور الله على الله بخشر والا من الله بخشر والا عنه مريان هور دو \_ بشك الله بخشر والا مريان هوران كى راه چهور دو \_ بشك الله بخشر والا مريان هوران كو الله عنه الله بخشر والا مريان هوران كى راه جهور دو \_ بشك الله بخشر والا مريان هوران كو الله عنه الله بخشر والا هوران كو الله عنه الله بخشر والا هوران كو الله عنه الله بخور دو \_ بن شك الله بخشر والا هوران كو الله عنه الله بخور دو و بن شك الله بخشر والا هوران كو الله عنه الله بخور دو و بنه بين الله بخور الله بخور دور بنه بين الله بخور دور به منه بين الله بخور دور بنه بين دور بنه بين الله بخور دور بنه بين المنه بين الله بنه بين المنه بين الله بخور دور بنه بين المنه بين المنه بين الله بنه بين المنه بين المنه بين الله بين المنه المنه بين المنه بين

#### عبادت اورعبادات میں فرق

اس ساری بحث کا خلاصہ بیہ کہ اسلام میں دا نطے کی بنیا دکلمہ شہادت ہے اوراس کا عملی اظہار''عباداتِ اربعہ'' سے ہوگا اوران کی حقیقت اور روح''عبادتِ رب'' ہے۔ و اربعین نووی کی در 157 کا در خطابات جمد کری

"عبادت" اور" عبادات" كا فرق سورة البينه كي اس آيت ميس جمي واضح كيا گيا ... سر شرع علم مان سركائن

ہے جو خطاب کے شروع میں تلاوت کی گئ: وَمَمَا أُمِرُوَّا اِلاَّا لِيَعُبُدُوا الله مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ لَهُ حُنَفَاَءَ وَيُقِيْهُوا الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذٰلِكَ دِيْنُ الْقَلِيْمَةِ ﴿ الْسَئِنَةِ )

''اور انہیں نہیں تھم ہوا تھا مگراس بات کا کہ اللہ کی بیسو ہوکر عبادت کریں اس کے لیے اپنی اطاعت کو خالص کرتے ہوئے'اور نماز قائم کریں اور زکو ۃ اوا کریں' اور یہی ہے ہمیشہ کا قائم دین۔''

یعنی دین ان چیزوں پر قائم ہے۔اس آیت میں عبادت نماز' زکو ۃ تینوں کے درمیان ''واؤ'' آ رہی ہے۔عربی گرامر میں اس کو واوعطف کہتے ہیں اورعطف دوچیزوں کے ورمیان مغائرت ثابت کرتا ہے کینی پہلی چیز اور ہے دوسری اور ہے۔ جیسے ہم اردو میں کہتے ہیں: ' قلم وہینسل''۔اس مرکب میں قلم اور شے ہے اور پینسل اور شے۔اس طرح محولہ بالا آیت میں عبادت اور شے ہے' نماز وز کو ۃ اور چیزیں ہیں۔تو معلوم ہوا کہ اصل عبادت کچھ اور ہے اور بیعبادات (ار کانِ اسلام) اس کوسہارا (support) دینے کے لیے ہیں۔اگرآپ نے صرف ستون کھڑے کر لیے اوران کے اوپر چھت ہی نہیں والی تو ان ستونوں کا فائدہ؟ آج ہمارے ذہنوں سے یہ بات نکل چکی ہے کہ ان ستونوں کے اوپر اسلام اور عبادت کی حصیت بھی ضروری ہے۔''عبادت'' اور ''عبادات'' کا بیتصور اگر عام ہوجائے تو واقعہ بیہے کہ اُمت کی بہت بڑی اصلاح ہوجائے گی۔ورندان عبادات کی حیثیت صرف رسومات (rituals) کی رہ جاتی ہے۔ جیسے اقبال نے کہا تھاع ''رہ گئی رسم اذال روحِ بلالی ندر ہی!'' موجودہ دور میں سے رسومات تو بہت بوے پیانے پر ہورہی ہیں ۔تقریباً ہرسال حج کی ادائیگی کے لیے مکہ میں پچیس' تمیں لا کھ لوگ جمع ہوتے ہیں' جبکہ رمضان کے آخری عشرہ میں یہ تعداداس ہے بھی بڑھ جاتی ہے'لیکن اس کا دنیا پر ماشہ بھر بھی کوئی اثر نہیں ہوتا۔ دنیا جس رنگ میں چل رہی ہے ویسے ہی چلی جارہی ہے۔ دنیا کے ہرکونے میں عالی شان مساجد تعمیر ہورہی

آج کل ہمارا حال وہ ہو چکا ہے جورسول اللّٰمثَا الْمِثَا اللّٰمِثَا اللّٰمِ اللّٰہِ بہت ہی لرزاوین والی حدیث میں بیان ہوا ہے ۔حضرت علی طافق سے روایت ہے کہ رسول الله مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مِن فرمایا: ((يُوْشِكُ أَنُ يَّاتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ)) ' 'انديشه بي كه لوگول يرايك زمانه ايها بهي آ جائے گا''((لَا يَبْقَلَى مِنَ الْإِسْلَامِ إِلَّا السَّمَّةُ))''كماسلام ميں سے سوائے أس ك نام کے پھنمیں بچ گا''((وَ لَا يَبْقلي مِنَ الْقُوْآنِ إِلَّا رَسْمُهُ))''اور قرآن میں ہے بھی سوائے اُس کے رسم الخط کے پچھنہیں بچے گا'۔ یعنی قر آن کی صرف تحریر ن جائے گی اورقر آن کا نظام دنیا میں کہیں نظر نہیں آئے گا۔ ((مَسَاجِدُهُمْ عَامِرَةٌ وَهِيَ خَرَابٌ مِنَ الْهُدى))''ان كى مسجديں آبادتو بہت ہوں گى ليكن ہدايت سے خالى ہوں گى'' \_ معاذ اللَّهُ ثُمْ معاذ الله! اور چوتھی بات تخت ترین ہے: ((عُلَمَاءُ هُمْ شَرٌّ مَنْ مَحْتِ اَدِیْمِ السَّمَاءِ))''ان کے علاء آسان کی حصت کے نیچے بدترین مخلوق ہوں گے'۔((مِنْ عِنْدِهِمْ تَخُورُجُ الْفِنْنَةُ وَفِيْهِمْ تَعُوْدُ))(''' انبي من سے فتنے برآ مدہول گےاورانبی میں لوٹ جائیں گئے۔ یعنی فتندانگیزی اور فتنہ پروری کے سواان کے پاس کچھنہیں ہوگا۔ محد رسول الله مَا اللهُ عَالِيْدِ فَلِمْ نِهِ عِيدِ مِن زمانے كى پيشين گوئى كى ہے جس كے آثار ہم آج چیثم سرہے دیکھ رہے ہیں۔

#### موجوده دورميں علاماتِ قيامت كاظہور

حدیث جبریل میں بھی علاماتِ قیامت میں سے دو کا تذکرہ تھااور وہ بھی آج ہماری نگاہوں کے سامنے ہیں۔حدیث جبریل میں علاماتِ قیامت کے بارے میں يه يجھ كئے سوال كے جواب مين آپ مَا اللَّهُ فَرَما يا تھا: ((أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا)) '' (جبتم دیکھو) کہلونڈی اپنی مالکہ کو جنے''۔اکثر محدّثین کے نز دیک اس کامفہوم پیہ ہے کہ اولا دسرکش ہوجائے گی۔ آج ہمارے اردگرد کتنے ہی ایسے بدبخت ہیں جواپنے والدین کو اذیتی دیتے ہیں'ان کو گالیاں دیتے ہیں۔ دوسری علامت یہ بیان فر مائی:

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الايمان راوي:حضرت علي ﷺ.

((وَانَ تَوَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُوْنَ فِي الْبُنْيَانِ)) ''اور يہ کہ م دیکھو گے کہ نظے پاؤل' نظے بدن' محتاج' بمریوں کو چرانے والے اونجی اونجی عارتیں بنانے میں ایک دوسرے کا مقابلہ کریں گئے' بیصورتِ حال آج ہمارے سامنے ہے۔ وئی کہاں ہے کہاں پہنچا ہوا ہے! سوسال پہلے یہاں گھانے کے لیے پھونہیں تھا' پہنے کے لیے کپڑے نہیں تھے' پاؤں میں جوتے نہیں ہوتے تھے۔ پورے عرب کا یہی معاملہ تھا۔ جج میں قربانی کا سب سے بڑامھرف سیمجھا جاتا تھا کہ انہیں پھھ کھانے کوئل جائے اور بیلوگ تگ و دوکر کے گوشت اکٹھا کرتے اور خشک کر کے سال بھر کھاتے تھے۔ تھر یباسٹر اسی بری سے بیصورتِ حال مکمل طور پر تبدیل ہوگی ہے' جب سے تیل دریافت ہوا ہے' ورنداس سے پہلے بیشر تی ساحل جہاں آج دبی اورابوطمی جیسے شہر آباد میں' یہاں فقط جھونپر ایوں پر مشمل بستیاں تھیں اوران کا بحریاں چرانے اور محصلیاں پہلاسیون شار ہوئل دبی میں تھیر ہوا ہے۔ (۱)

عُباداتِ اربعه: روحانی ارتقاء کا ذریعه

اب یہاں دوبا تیں انتہائی اہم ہیں۔ ایک سے کہ حدیث زیر مطالعہ میں مذکور چار عبادات نماز'روزہ کچ اورز کو ہ نہ صرف ارکانِ اسلام ہیں بلکہ انسان کی روحانی ترقی کا ذریعہ بھی یہی ہیں۔ میخض قانونی شرط پوری کرنے والی چزیں نہیں ہیں۔ اگر نماز میں خشوع وخضوع پیدا ہوجائے تو یہ 'معراج المؤسنین' کا مرتبہ حاصل کر لیتی ہے۔ اگر روزہ پورے اہتمام سے رکھا جائے کہ آ دمی جھوٹ فخش گوئی اور لہو ولعب سے مکمل اجتناب کرے اور اسے اپنیش پر مکمل کنٹرول حاصل ہوجائے تو یہ روحانی ترقی کا بہت براذر بعہ ہے۔ ای طرح زکو ہا اور صدقات کا معاملہ ہے کہ اگر آ دمی انفاق مال کے سبب وولت کی پر سنش ہے آ زادہ وجائے تو یہ بہت بری کا میابی ہے۔ قر آن تکیم میں انفاق کا ولئی ترین درجہ یہ بیان کیا گیا ہے : ﴿ وَیَسْنَالُو نَکُ مَا ذَا یُنْفِقُونَ \* قُلِ الْعَفُونَ \* قَلِ الْعَلَی ترین درجہ یہ بیان کیا گیا ہے : ﴿ وَیَسْنَاکُ کَا مَی اِسْدِ مِی کَا الْمِی اِسْدِ کَا مِی کَا اِسْدِ کَا اِسْدِ کُلُونُ الْکُونُ \* قَلِ الْعُمُونَ \* قَلِ الْکُونُ \* قَلِ الْعُمُونَ \* قَلِ الْقَالِ کَا اِسْدِ کُلُہِ کُلُونُ الْمِی اِسْدِ کُلُونِ کُلُونِ کُلُونُ کُلُونُ کُونُ کُونُ کُلُونُ ک

<sup>(</sup>۱) بعدازاں دبئی میں'' برج خلیفہ'' کی تغییر جسی ہوئی' جود نیا کی بلندترین ممارت ہے۔ (مرتب )

و اربعین نؤوی کمی حدید (160 می در خطابات جمعه کی در الله قراه میں) کیا کچھٹرچ کریں؟ کہہ دیجے کہ جو بھی زائداز ضرورت ہو' ۔ یعنی اپنی ضرورت اور گزراوقات کے لیے رکھاؤ باتی راہ خدامیں دے دو۔

اس مسکلہ میں تھوڑی سی بار کی ہے' کہیں کوئی مغالطہ نہ ہوجائے۔واضح رہے کہ روپیہ پیسہ اینے پاس رکھنا حرام نہیں ہے' بس شرط یہ ہے کہ حلال ذریعے سے کمایا گیا ہو۔البنتہ اعلیٰ روحانیت بیہ ہے کہ اس میں سے صرف اپنی ضروریات کی حد تک اپناحق مسمجھو اور باقی اللہ کی راہ میں دے دو تمہاری ضروریات سے زائد مال محرومین و مساکین کا ہے۔اللہ نے ان کے مال کوتمہارے جھے میں ڈال کرتمہارا امتحان لیا ہے۔ تہمیں آ زمایا جارہاہے کہتم ان کولوٹا کرسبکدوش ہوجاتے ہویاان کے مال پر غاصبانہ قبضہ جما کر بیٹھے رہتے ہو۔ بیاسلام کی اخلاقی اور روحانی تعلیم ہے ٔ ورنہ تمہارے لیے اس کارکھنا جائز ہے' حرام نہیں ہے۔ ز کو ۃ کے بارے میں کوئی اختیار نہیں ہے' وہ تو زبر د تی لے لی جائے گی اورز کو ۃ کے بعد جو ہاتی بچتا ہے اس میں تہہیں اختیار ہے ہم اسے اپنے پاس بھی رکھ سکتے ہواور بیہورا ثت کے طور پرتمہاری اولا دکونتقل بھی ہوسکتا ہے لیکن اگر روحانی ترقی حاہیے ہوتو ضرورت سے زائد مال کواللہ کی راہ میں خرچ کر دو\_تمہارے روحانی ارتقاء کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ تمہارا مال ہے اور یہی روح کے لیے سب سے بری گندگی ہے۔ یہاں میجی نوٹ کرلیں کہ رسول الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله ما زندگی ای سطح پر گزاری ہے اور بھی بھی ز کو ۃ ادانہیں کی ۔ میں جب پیہ کہا کرتا ہوں کہ موسكتا ہے كه نبى اكرم من الله الله الله الله ميں سے ايك ركن كوادانه كريں -- زكوة كا سوال تو تب پیدا ہوتا ہے جب آ گے کھ بچا کرر کھتے اور صاحب نصاب ہوتے۔ جب آپ مُنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ إِلَى يَحِيدُ لَهَا بَي نَهِينَ تُوزِكُو وَ كَا سِهِ كَى؟

صحابہ کرام جھکٹی کا ایک خاص طبقہ جنہیں فقراء صحابہ جھکٹی کہا جاتا ہے انہوں نے اسی روحانی واخلاقی سطح پر زندگی گزاری ہے ۔ان کے سرخیل حضرت ابوذ رغفاری ڈاٹیئؤ تھے۔ تمام صحابہ کرام وہائی کا بیطر زِعمل نہیں تھا۔ فقراء صحابہ کے علاوہ باتی صحابہ کا روبار

بھی کرتے تھے دولت رکھتے بھی تھے اور اللہ کی راہ میں دیتے بھی تھے۔ البتہ بیصحابہ بھی

ہروفت آ مادہ رہتے تھے کہ جب بھی مطالبہ آئے گا تو سارا مال پیش کر دیں گے۔ چنا نچہ
حضرت ابو بکر صدیق وہائی نے غزوہ تبوک کے موقع پر اپنا سب پچھ لا کروے دیا۔
حضرت عثمان وہائی نے ہرموقع پر اپنا وافر مال اللہ کی راہ میں خرچ کیا۔ حضرت ابو بکر اور
حضرت عثمان وہائی کا شار فقراء صحابہ میں تو نہیں ہے کیکن آ مادگی ہروفت تھی کہ بیزائد مال

مانت ہے جب بھی وقت آئے گا کا حاضر کر دیں گے۔ چنا نچہ بیر عبادات اللہ تعالی کے

راستے میں روحانی ترتی کی منزلیں اور سیرھیاں ہیں۔ انہی سے ہو کر گزریں گے تو
روحانی ارتقاء حاصل ہوگا۔

آپی نماز دل کی حضوری اورخشوع وخضوع کے ساتھ ہونی چاہیے۔اگر آپ
نے بس نماز پڑھ لی تو فقہی اعتبار سے فرض ادا ہو گیا، لیکن اگر خشوع وخضوع اور حضور
قلب کے ساتھ نماز پڑھی تو اس سے اعلی در ہے کی روحانی ترقی بھی حاصل ہوگ ۔
حدیث میں آتا ہے کہ بجدہ کروتو یوں محسوس کروگو یا اپنے رب کے قدموں میں سرر کھ دیا
ہے نماز میں اس کیفیت کے ساتھ قرآن مجید کی تلاوت کرو کہ جو بھی رحمت والی آیت
آئے تو فوراً اللہ سے رحمت کا سوال کرواور عذاب والی آیت آئے تو فوراً اللہ کے عذاب
سے معافی طلب کرو نماز تو ایک طرح کا ڈائیلاگ ہونا چاہئے جسے صدیث میں آتا ہے کہ
اللہ تعالی فرماتا ہے: ''میں نے صلوق کو اپنے اور اپنے بندے کے درمیان نصف نصف
تقسیم کر دیا ہے ۔۔۔۔'' علامہ اقبال نے اسے انائے کیر (The Infinite Ego)
اور انائے صغیر (The finite ego) کا مکا لمہ قرار دیا ہے۔اللہ تعالی کی انا نیتِ

﴿ إِنَّيْهِ أَنَا اللَّهُ لَا إِلٰهُ إِلَّا اَنَا فَاعُبُدُنِي ﴿ وَآقِمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِي ﴾ ﴿ وَأَقِمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِي ﴾ \* د ب شك ميں بى الله بول ميرے سواكوئى معبود نہيں تو ميرى بى عبادت كروً اور ميرى ياد كے ليے نماز قائم كرو\_''

و اربعین نؤوی معرب 162 عرب خطابات جمد کی

اس کیفیت کے ساتھ نماز پڑھی جائے تووہ یقینا روحانی ارتقاء کا باعث ہے۔ نماز وہی ہے'لیکن ادائیگی کی کیفیت کی وجہ سے نماز نماز میں فرق ہے۔

#### عباداتِار بعه:اسلامی تهذیب وتدّن کی بنیاد

. اس ضمن میں آخری بات بیوم شرول گا که بیدجو حپارعبادات زیرمطالعه حدیث میں بیان ہوئی ہیں'اس دنیا میں اسلامی معاشرے کی تنظیم کی بنیاد بن جاتی ہیں۔ا قامتِ صلوٰ ق'ایتائے زکوٰ ق'صوم رمضان اور حج بیت الله اسلامی شعائر ہیں اور اسلامی تہذیب وتدن کی علامات ہیں۔ان سے دنیا میں اسلامی تہذیب کا ڈھانچہ وجود میں آتا ہے۔ مساجد اسلامی شعائر میں سے ہیں۔ بیالگ بات ہے کہ اتن جامع مساجد نہیں ہونی چاہئیں جتنی ہم نے بنالی ہیں۔مساجداسلامی تدن کی علامات بتام و کمال تب بنیں گ جب اسلامی ریاست قائم ہوگی اور دارالحکومت کی جامع مسجد میں سربراہِ ریاست امام ہوگا۔ اسی طرح صوبائی دارالحکومت کی جامع مسجد میں گورنر خطبہ دے گا' اور اگر کسی چھوٹے علاقے کی معجد ہے تو وہاں بھی اس علاقے کا سب سے بڑا انتظامی آفیسر حکومت کی اجازت سے خطبہ دے گا۔ بیتو ہم نے ایک ایک محلے میں تین تین جامع مساجد بنالی ہیں'ایک اہل حدیث کی'ایک بریلوی کی'ایک دیو بندی کی اور پھر لاؤ ڈسپیکر کے ذریعے ایک دوسرے سے بلندآ وازی کے ساتھ مقابلے ہور ہے ہیں۔ بہر حال اس سب کے باوجودمساجد کا وجودغنیمت ہے جن سے دین کا ایک ڈھانچہ قائم ہوتا ہے۔ اسلامی تہذیب وتدن میں مبجد معاشرت کی تنظیم کی بنیاد ہے بایں معنی کہ ایک علاقے میں بنج وقتہ نماز ہور ہی ہے اوگ جمع ہوتے ہیں ، پھر جب کوئی نمازی نہیں آتا تو لوگوں کوتشویش ہونی چاہیے کہ آج فلال صاحب نہیں آئے ' آؤچل کرپتا کریں۔ان مها جد کوتو معاشرتی را بطے (social contact) کا ذریعہ بننا چاہیے۔ بینہیں که نماز کے لیے آئے' نہ کسی کو دیکھا نہ کسی ہے کچھ یوچھا' نہ کسی کی کوئی مزاج ٹری کی' بس سلام پھیرا اور چلے گئے۔ نبی اکرم مُنَافِیَزُ تو نماز کے بعد معجد میں بیٹھ جاتے تھے اور صحابہ كرام بُنْ أَيْرُمُ سے مختلف موضوعات برگفتگو فرماتے تھے۔ دراصل ہمارے ہاں مسجد كا نظام آپ کومعلوم ہے کہ جج دنیا کاسب سے بڑا اجتماع ہے جواس امت کی آفاقیت کا آخ بھی سب سے بڑا مظہر ہے۔ اگر چہ آج اس کی روح موجوز نبیں ربی صرف ڈھانچہرہ گیا ہے' لیکن پھر بھی یہ مسلمانوں کی آفاقیت کا ایک بہت بڑا نشان ہے ع '' کھنڈر بتا رہے ہیں ممارت عظیم تھی!' امریکہ کا بہت بڑا مسلم لیڈر مالکوم ایکس (Malcom X) جب جج کے لیے گیا تھا تو بیت اللہ کا منظر دکھے کراس کی آئلحیں کھلی کی کھلی رہ گئ تھیں اوروہ بے اختیار پکارا ٹھا تھا کہ میں نے دنیا بھر میں کہیں ایسا منظر نہیں دیکھا کہ کالے' گورے' پیلے' لال' الغرض ہررنگ و تہذیب کے لوگ سب ایک جگہ پر ہیں اور اتنا امن ہے کہ کوئی جھڑ انہیں' کوئی لڑ ائی نہیں' کوئی فساؤنہیں۔

خلاصہ بحث یہ ہے کہ زیر مطالعہ حدیث تین حوالوں سے بہت اہمیت کی حامل ہے:

(1) میہ حدیث ''عبادت'' اور'' عبادات' کے تعلق کو واضح کرنے والی ہے۔ (۲) اس حدیث میں جن چارعبادات کا تذکرہ ہے وہ ارکانِ اسلام ہونے کے ساتھ ساتھ انسان کی روحانی ترقی کا زینہ بھی ہیں۔ (۳) یہی چارعبادات اسلام کے شعائر اور مظاہر بن کر معاشرے کی تنظیم کی بنیا دفراہم کرتی ہیں۔

أَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهُ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



# انسان کے لیقی مراک اور حقیقتِ انسان



۱/۳ گست ۲۰۰۷ء کا خطابِ جمعه

نطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْظِنِ الرَّجِيْمِ - بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنَ سَلَلَةٍ مِّنْ طِيْنِ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِيُ

قَرَارٍ مَّكِيْنٍ ﴿ ثُمَّ خَلَقُنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْعَلْقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْعُطْفَةَ عَلَقَنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَة عِظِمًا فَكَمَّا النَّطُفَة عَلَقَا الْعَرْدُ فَتَبَرَكَ الْمُضْغَة عِظمًا فَكَمَّا الْعُلْمُ يَوْمَ اللَّهُ آحُسَنُ الْخِلِقِيْنَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْنَ ذَلِكَ لَمَيَّتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّلُمْ يَوْمَ

القائمة تُنعَثُون (المؤمنون)

العِيمة البعون ( ( ( ) ) ) عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَسْعُودٍ ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ عَبُدِ اللَّهِ اللَّهِ مَسْعُودٍ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللّلَّةُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّ

((إِنَّ آحَدَ كُمْ يُجْمَعُ خَلْفُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ ٱرْبَعِيْنَ يَوْمًا نُطْفَةً ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِّثُلَ ذَٰلِكَ ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِّثُلَ ذَٰلِكَ ثُمَّ يُرُسَلُ اللّهِ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيْهِ

ری ''ابوعبدالرحٰن' سیدنا عبدالله بن مسعود طافظ سے روایت ہے وہ کہتے ہیں: رسول اللّٰهُ مَا لِنَّمْ اللّٰهِ مَا ہِیانِ فر ما یا اور وہ صادق اور مصدوق ہیں:

'' تم میں ہے ہرایک تی تخلیق یوں ہوتی ہے کہ وہ اپنی ماں کے پیٹ میں چالیس '' تم میں سے ہرایک تی تخلیق یوں ہوتی ہے کہ وہ اپنی ماں کے پیٹ میں چالیس یوم تک نطفہ کی صورت میں' اس کے بعداتنے ہی روز تک علقہ کی صورت میں' اور

<sup>&</sup>quot; المحيح البخاري كتاب احاديث الانبياء باب خلق آدم وذريته وصحيح مسلم (١) صحيح البخاري كتاب القدر باب كيفية خلق الآدمي في بطن امه وكتابة رزقه وأجله

وهر اربعین نؤوی کرد کرد ( 166 کرد کرد خطابات جمو کری اس کے بعداتنے ہی روز گوشت کے لوتھڑے کی صورت میں رہتا ہے۔ بعداز اں

اس کی طرف ایک فرشته بھیجا جا تا ہے' پس وہ اس میں روح پھونکتا ہے .....'' معزز سامعین کرام!

میں نے آپ کے سامنے امام کی کی بن شرف الدین الوَّوی بُینید کی مشہور کتاب ''اربعین'' کی چونھی حدیث کا ابتدائی حصہ پڑھا ہے۔اس میں ایک نہایت اہم موضوع

'' حقیقت انسان'' زیر بحث آیا ہے' جسے قرآن مجید کے فلیفے اور حکمت دین کے اعتبار

سے ذروۃ السنام کہا جا سکتا ہے۔ یہ گویا tip of the iceberg ہے۔ چنانچہ اس موضوع کوقدرت تفصیل ہے سمجھنے کے لیے ہم سورۃ المؤمنون کی چند آیات کا مطالعہ ہی

کریں گے۔ حدیث کے اس جھے سے اس اہم موضوع'' انسان کے تخلیقی مراحل اور

حقیقت انسان'' کا تھوڑا سا انداز ہ ہوتا ہے' جبکہ ان آیات مبار کہ میں اس موضوع کو تفصیل سے بیان کیا گیاہے اور انسان کے خلیقی مراحل کا مرحلہ وارتذ کر ہ کیا گیاہے۔

قرآنی علم جنین پرجدید ماہرین کا تحیرّ

قر آن مجید میں رحم مادر میں انسانی جنین کے ارتقاء کا ذکر' کہیں تفصیل ہے اور کہیں

اجمالی انداز میں' بہت مرتبہ آیا ہے۔اس حوالے سے میں آپ کے سامنے عہد حاضر میں «علم جنین" (Embryology) کے چوٹی کے دو پرو فیسرز کا تذکرہ کرنا جا ہتا ہوں۔

ایک میں یو نیورٹی آف ٹورنو' کینیڈا کے ڈاکٹر کیتھ ایل مور'جن کی علم جنین کے موضوع پر کئی

تصانیف ہیں اور ان میں سے دو کتا میں اکثریو نیورسٹیوں میں نصابی کتب (text books)

کے طور پر پڑھائی جاتی ہیں۔ دوسرے ٹمیٹ ٹیوب بے بی کے موجد ڈاکٹر رابرٹ ایڈورڈ زہیں -- ٹمیٹ ٹیوب بے بی کا معاملہ سے کہ بھی عورت کی ٹیوبز بند ہوتی

ہیں جس کی وجہ ہے اُس کے ہاں ولا دت نہیں ہوسکتی اور بعض اوقات شو ہر کا معاملہ کچھ اییا ہوتا ہے کہاس کے اندر مردا گل کی قوت نہیں ہوتی جس کی وجہ سے وہ صاحب اولا د

نہیں ہوسکتا۔اس کے لیے ٹمسٹ ٹیوب بے بی کاراستہ نکالا گیا کہ شوہر کا نطفہ اور بیوی کی بیضہ دانی میں سے بیضہ لے کر'ان کی تخم ریزی (fertilization) ٹمیٹ ٹیوب میں ور اربعین نَووی کرده کا 167 کاده کاد خطابات جمد کما

کر کے پھرا سے رحم مادر میں plant کردیا جاتا ہے اور اس کے ذریعے اولا وحاصل کی جاتی ہے۔ چنا نچہ ٹمیٹ ٹیوب بے بیز دنیا میں اب عام ہیں اور اس طریقے کا موجد پروفیسر رابرٹ ایڈورڈز اور ڈاکٹر کیتھ ایل مور دونوں نے نہایت متحیرانہ انداز میں گواہی دی ہے کہ چودہ سو برس قبل جب دونوں نے نہایت متحیرانہ انداز میں گواہی دی ہے کہ چودہ سو برس قبل جب dissection اورجم کو چیر پھاڑ کر دیکھنے کا کوئی رواج نہ تھا' طب ابھی بالکل ابتدائی stages میں تھی' خورد بین (microscope) بھی ایجا دنہیں ہوئی تھی' اُس دَور میں علم الجنین کا جو تھے اندازہ اور رحم مادر میں انسانی جنین کی درجہ بدرجہ پرورش کی جونقشہ کشی قرآن نے کی ہے وہ حیران کن حد تک ان معلومات سے مطابقت رکھتی ہے جو خورد بین کی ایجاد کے بعد حال ہی میں انسان کے علم میں آئی ہیں۔ پھر اس پر انہوں نے سعودی عرب جاکریکچرز بھی دیے جن کی ویڈیوز آج بھی آپ کول عتی ہیں۔

انسان کے خلیقی مراحل : قر آن کی روشنی میں

قر آن مجید میں دوسورتوں' سورۃ الحج اورسورۃ المؤمنون کا ایک جوڑا ہے جس میں خاص طور پرعلم الجنین اور رحم ما در میں انسانی جنین کے ارتقائی مراحل کا تفصیل ہے تذکر ہے ۔ سورۃ الحج میں فر مایا:

يَّأَيُّهُا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقُنْكُمْ مِّنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةِ ثُمَّا مِنْ نُطُفَة وَتُعَيْرِ فُنَلَقَة لِنَبْيَنَ مِنْ نُطُفَة وَتُعَيْرِ فُنَلَقَة لِنَبْيَنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِنَّى اَجَلِ مُستَّى ثُمَّ نُعُرِ جُنُكُمُ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوْ الْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِنَى اَجَلِ مُستَّى ثُمَّ تُكُمُ مِّنْ فَرَعُ وَمِنْكُمُ مَّنَ يُرَدُّ إِلَى اَرْدَلِ الْعُمْرِ لِللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنُ الْمُنْ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّه

''اے لوگو! اگر تمہیں (مرنے کے بعد) دوبارہ جی اٹھنے کے بارے میں کوئی شک ہے تو ( ذراا پی تخلیق پرغور کرو کہ ) ہم نے تمہیں پیدا کیامٹی ہے' پھراس سے نطفہ بنا کر' پھراس سے علقہ بنا کر' پھراس سے بوٹی بنا کر جس کی بناوٹ کامل بھی ہوتی ہے اور ناقص بھی' تا کہتم پر (اپنی خالقیت) ظاہر کردیں۔ پھرہم جس کو و اربعین نؤوی معدم 168 محدم طابات بمد کمی

چاہتے ہیں ایک میعادمقرر تک رحم مادر میں تھہرائے رکھتے ہیں' پھر ہم تم کو بچہ بناکر نکالتے ہیں' پھرتم اپنی پوری قوت (جوانی) کو پہنچتے ہو'اورتم میں سے پچھ (قبل از پیری) مرجاتے ہیں اور پچھا لیے ہوتے ہیں جو (بڑھاپے کی) بدترین عمر کو بھی پہنچا ویے جاتے ہیں کہ (جہاں پہنچ کر)سب پچھ جاننے کے بعدوہ کچھ نہیں جانتے۔''

اس آیت میں بڑھا ہے کی عمر کو' اُرڈ فکل الْعُمُو'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔ یہ انسان کی زندگی کا وہ حصہ ہے جب وہ پھرسے بچہ بن جاتا ہے اور جو پچھاس نے پوری زندگی سیکھا پڑھا ہوتا ہے وہ سب ختم ہوجا تا ہے' حتیٰ کہاس کی یا دواشت بھی ختم ہوجاتی ہے۔

اب سورة المؤمنون كى ان آيات كى طرف آتے ہيں جوميں نے خطاب كے شروع ميں تلاوت كى تھيں \_ان ميں پہلى آيت ہے:﴿ وَلَقَدْ خَلَفُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُللَةٍ مِّنْ طِنْنِ ﴿ ﴾ ' ' ہم نے انسان کو پیدا کیا ہے گارے کے کشید کردہ جو ہر ہے''۔ سُللَه کہتے ہیں کسی چیز کو تھینچ لینا۔ تلوا رکومیان میں سے کھینچنے کے لیے بھی فعل سَل یَسْلُ اُ استعال ہوتا ہے۔کسی چیز کا عرق نکا لنے کا ایک نظام ہے کہ اس کو یا نی میں ڈال کر'اس کے نیچآ گ جلا کر'اورایک لمبے process ہے گزار کرعرق کشید ہوتا ہے۔ یہاں فر مایا كە' بىم نے انسان كوپىدا كيا ہے گارے كے كشيد كردہ جو ہرہے''۔ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِيْ فَهُ َادٍ مَّكِيْنِ ﴾ ' ' پھراس كوايك مضبوط (اورمحفوظ) جگه ميں نطفه بنا كرركھا''۔ رحم مادر کی دیوار بڑی مضبوط ہوتی ہے اور وہ نطفہ اس کے اندر مضبوطی سے جما ہوا (embeded) موتا ہے۔ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّظْفَةَ عَلَقَةً ﴾ ' ' پير بم نے نطفے كوعلقه كى شكل دی''۔ وہ نطفہ جب بڑھتا ہے تو رحم مادر کی دیوار سے الجر کر' bulge out کر کے لٹکنے لگنا ہے'اس لیے اس حالت کو' نقلقَة' ایعن لفکی ہوئی چیز ہے تعبیر کیا گیا ہے۔ ﴿ فَخَلَفُنَا الْعَلَقَةَ مُصْغَةً ﴾ '' كِبراى علقه كونهم گوشت كا ايك لوتهزا بنا ويتے بيں'' ﴿ فَخَلَقْنَا الْمُصْغَةَ عِظْمًا ﴾'' پھر ای لوتھڑے کے اندر ہڈیاں بنا دیتے ہیں'' ﴿ فَكَسَوْنَا الْعِظْمَ لَحْمًا لَهُ " كِيم بَم إن بِرُيول بِر كُوشت جِرُهاتِ بِينَ " ﴿ ثُمَّ أَنْشَالُهُ خَلُقًا الْحَوَاثُ '' بجربهم اے اٹھاتے ہیں ایک اور ہی تخلیق بڑ'۔ ﴿ فَعَبْرُكَ اللَّهُ أَحْسَنُ

اس آیت میں '' خَلْقًا انحَرَ '' کا ذکر آیا ہے۔ یہ خَلْقًا انْحَرَ کیا ہے؟ اس کا جواب اربعین نووی کی زیر مطالعہ حدیث میں آیا ہے۔ حدیث کے راوی حضرت ابوعبدالرحمٰن عبداللہ بن مسعود خلیٰ میں جو کبارِ صحابہ اور فقہا عِصحابہ خلیٰ میں سے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں: حَدَّ ثَنَا دَسُوْلُ اللّٰهِ عَلَیْتُ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوْقُ '' جمیں اللہ کے رسول مُلَّ اللّٰهِ عَلَیْتُ فَا اللّٰهِ عَلَیْتُ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوْقُ '' جمیں اللّٰہ کے رسول مُلَّ اللّٰهِ عَلَیْتُ فَا اللّٰهِ عَلَیْتُ فَا اللّٰهِ عَلَیْتُ فَا اللّٰهِ عَلَیْتُ اللّٰهِ عَلَیْتُ اللّٰهِ عَلَیْتُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْتُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّ

اس روايت كے شروع مين 'وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُونُ ' كَ الفاظ حضرت عبدالله بن مسعود رُلْنَيْ نے کیوں کہے؟ حالانکہ اور بھی متعدد روایات حضرت عبدالله بن مسعودٌ ہے مروی ہیں'لیکن کسی اور روایت میں تمہیداً بیالفاظ نہیں آئے 'تو پھریہال کیول آئے؟اس کی وجہ رہے کہ اس روایت میں ایک الی بات سامنے آرہی ہے جواُس وقت تک انسان کی دہنی سطح اور مادی معلومات کے اعتبار سے پچھنا قابل فہم سی تھی ۔ لہذااس بات کو بیان کرنے سے پہلے خاص طور پر تا کید کے انداز میں کہا جار ہاہے کہ یادر کھؤید کہنے والے محدٌ رسول اللهُ مَا لَيْنَا لِلْهِ عَلَيْهِ مِن جوسِيعِ مِن اور الله نے ان کی صداقت کی تصدیق بھی کی ہے۔ حدیث کامتن ان الفاظ سے شروع مور ہا ہے: ((إِنَّ اَحَدَکُمْ يُحْمَعُ حَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِيْنَ يَوْمًا نُطْفَةً)) ' مم میں سے بر شخص کی تخلیق ہوتی ہے اس کی مال کے رحم ميں جاليس دن تک نطفے کی شکل ميں'' ((ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِّثْلَ ذَلِكَ))'' پھراتنا ہی عرصه وه علقه كي شكل ميں ہوتا ہے' ((ثُمَّمَ يَكُونُ مُضْغَةً مِّثْلَ ذَلِكَ))'' پھرا تنا ہى عرصه (بعنی حالیس دن) وہ ایک لوتھڑے کی شکل میں ہوتا ہے'۔ جب سے ع اليس+ ع اليس+ ع اليس = ايك سوميس دن يعنى حار ماه مكمل مو جاتے ميں: ((ثُمَّمَّ يُرْسَلُ اِلَّذِهِ الْمَلَكُ)) ' ' پھر أس كى طرف ايك فرشته بھيجا جاتا ہے' ' ((فَيَنْفُخُ فِيْهِ الوُّوْخِ))''پس وہ اس میں روح پھوٹک دیتا ہے۔''

حقيقت إنسان

اب یہاںغور سیجیے کہ چودہ سوسال پہلے نبی آخر الزماں حفزت محرماً لَیْئِمْ نے بیہ بات فرمائی اوراً س وقت اگرلوگول نے ((فَیَنْفُخُ فِیْهِ الرُّوْحَ)) سے مراد بیلیا کہ فرشتہ اس بے جان گوشت کے لوتھڑ ہے (مُضْغَة ) میں جان ڈال دیتا ہے' تو اُس دور کی علمی سطح کے اعتبار سے بیہ بات قابل فہم ہے۔لیکن سائنس کی ترقی اورخور دبین کی ایجاد کے بعد ہاری آج کی علمی سطح اتن ہے کہ ہم خور دبین کے ذریعے باریک سے باریک جرثومہ بھی د مکھ رہے ہیں--- انسان کے آغاز ہے متعلق سورة القیامة میں آیا: ﴿ اَلَهُمْ مِكُ نُطْفَةً مِّنْ مَّنِيِّ يَّمُنْكِي ﴾ '' كيا (ابتداميس) وه مني كا ايك قطره نه تقا جو (عورت كے رحم ميس) ٹیکایا گیا؟ ''-آج ہمیں معلوم ہے کہ منی کی بوند جو باپ کی طرف ہے آرہی ہے اس میں بے شار جرثو ہے (spermetozoa) ہوتے ہیں اور پیجرثو ہے مردہ نہیں بلکہ زندہ وجود ہیں۔ مائیکر وسکوپ کے بنچ آپ خود دیکھ لیجے وہ آپ کو بھر پور جوش وخروش کے ساتھ دوڑتے ہوئے نظر آئیں گے۔ای طرح ماں کا بیضہ (ovum) جو fallopian tube سے ہو کر چلا آ رہا ہے وہ بھی مردہ تو نہیں ہے بلکہ زندہ خلیہ (living cell) ہے۔اب مرد کے جرثو ہے اورعورت کے بیضہ کے ملاپ سے رحم مادر میں انسان کی تخلیق کا آغاز موتا ہے: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِن تُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴿ (الدهر: ٢) "مم نے انسان كو مخلوط نطفہ سے پیدا کیا'' --- مرد کا نطفہ اورعورت کا بیضہ ل کر جُفتہ (zygote) بن گیا اور بیمردہ نہیں بلکہ زندہ ہے'اس لیے کہ زندگی تو آغاز سے چلی آ رہی ہے۔ پھر پیر جفتہ بڑھر ہاہے' نشوونما پار ہاہے اور بینشوونما پانا ہی زندگی کا ایک ثبوت ہے۔لہذا ((فَیَنْفُحُ فِیْهِ الرُّوْحَ)) کامطلب زندگی یا جان ڈالنانہیں ہوسکتا'اس لیے کہ زندگی تو آغاز ہی ہے موجود ہے۔للہذا بیثابت ہوگیا کہ یہاں''روح'' سے مراد'' جان''نہیں کچھاور ہے۔ بیہ ہے وہ حقیقت جو بدشمتی ہے آج بہت ہے قر آن پڑھنے والوں اور دین کا مطالعہ کرنے والول کی نگاہوں سےاد جھل ہے۔

سمجھنے کی بات بیہ ہے کہ یہاں''روح'' ہے کیا مراد ہے اور پھراس ہے'' حقیقتِ

و اربعین نؤوی می در 171 می در فطابت جمد کمی

انسان' سمجھ میں آئے گی جسے میں نے ابتدامیں قرآن مجید کے فلیفے اور حکمت دین کے اعتبار سے ذروۃ السنام سے تعبیر کیا تھا — اصل میں انسان ایک مرکب وجود ہے' اس میں ایک مکمل حیوان بھی ہے اور ایک فرشتہ یعنی ایک روحانی وجود بھی ہے۔ یہ بات بہت خوبصورت انداز میں شیخ سعد گئنے کہی تھی:

آدی زاده کطرفه معجون است از فرشته سرشته وز حیوال

یعنی انسان کچھ چیزوں سے مل کر بنا ہے' اس مرکب میں فرشتہ بھی پیوست ہے اور حیوان مجھی ۔ انسان کے بارے میں بیطنیم حقیقت ہے' جس کواگر نہ سمجھا جائے تو حکمتِ قرآنی کے جو غامض اور عمیق پہلو ہیں وہ سمجھ میں نہیں آ سکتے ۔ انسان عقیدت اور اندھے یقین کی بنیاد پرا یسے مقامات ہے گزرجائے گا' لیکن عقل (logic) کا تقاضا تو ہے ہے کہ وہاں رکا جائے اور غور وفکر کاحق ادا کیا جائے ۔

#### تخلیق کا ئنات کے مراحل

آج دنیا میں تخلیق کا نئات (Creation of the Universe) کا جوتصور ہے اس میں یہ بات تقریباً متفق علیہ ہے کہ اس کا نئات کی کوئی ابتدا ہے۔ پچھ عرصہ پہلے تک بابا عظیمیات نیوٹن کے دور میں تخلیق کا نئات کے حوالے سے بیقصورتھا کہ یہ کا نئات ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا اور یہ بھی ختم نہیں ہوسکتا۔ اس کے بعد آئن طائن کے ذریعے دنیائے طبیعیات میں انقلاب عظیم آیا اور آج محققین کا اس پرتقریباً اجماع ہے کہ اس کا نئات کا ایک آغاز (beginning) ہے اور انہوں نے اس کو تعلق کا نئات کا ایک ہمت بڑا اور انہوں نے اس کو اعلی کا نئات کا آغاز ہوا۔ اس کے ساتھ ساتھ اب یہ بھی تسلیم کیا جاتا ہے کہ اس کا نئات کا ایک اختمام (end) بھی ہے جے قرآن 'الی اَجَلّی جَاتِ مُسمّی '' سے تعیم کرتا ہے۔ یعنی یہ کا نئات کا ایک اختمام کیا خاتمہ ہوجائے گا۔

مہمشمی '' سے تعیم کرتا ہے۔ یعنی یہ کا نئات ہمیشہ کے لیے نہیں ہے بلکہ ایک خاص معینہ مُسمّی '' سے تعیم کرتا ہے۔ یعنی یہ کا نئات کا خاتمہ ہوجائے گا۔

قاق Bang کے نتیج میں حرات کا وہ گولہ وجود میں آیا جو بہت چھوٹے چھوٹے ذرات ایک فرات پر مشمل تھا'جن کا درجہ حرارت نا قابل تصور حد تک بلند تھا اور یہ ذرات ایک ورس سے وہ در بھا گئے تھے۔ یہ اس مادی دنیا کی شروعات کا پہلا مرحلہ تھا۔ مرورز مانہ کے ساتھان ذرات کی حرارت میں کی آتی چل گئی۔ پھر یہ ذرات تیزی سے حرکت کرتے ہوئے قریب آئے اور مختلف forms میں اکٹھے ہوئے تو کہکشا کیں (galaxies) وجود میں آئیں۔ پھر یہ کہکشا کیں ایک دوسرے سے دور بھا گئی رہیں۔ آج بھی یہ مانا وجود میں آئیں۔ پھر یہ کہکشا کیں ایک دوسرے سے دور بھا گئی رہیں۔ آج بھی یہ مانا جار ہا ہے کہ کا ننات ابھی پھیل رہی ہے اور کہکشاؤں کے درمیان فاصلہ بڑھ رہا ہے۔ اس کی جا در ہیا رہی ان فطوں (dots) کے مابین فاصلہ بڑھتا چلا بڑی پیاری مثال دی جاتی ہے کہا گر آپ ایک غبارے کے اور پھراس غبارے کو آپ جتنا بھلا کیں گئ ان نقطوں (dots) کے مابین فاصلہ بڑھتا چلا جائے گا۔ ای طرح ان کہکشاؤں کے درمیان فاصلے بڑھنے سے کا ننات میں وسعت ہوری ہے۔ نظریہ توسیع کا ننات (Theory of the Expanding Universe)

یہ کائنات ابھی ناتمام ہے شاید کہ آرہی ہے دما دم صدائے کُن فیکون!

قرآن مجید میں بھی اس کی طرف اشارہ موجود ہے: ﴿ يَنِو يُدُوفِي الْنَحَلُقِ مَا يَشَاءُ ﴾ (فاطر: ١) ''وه اپنی تخلیق میں وسعت کردیتا ہے جس قدر جیا ہتا ہے۔''

کہکشائیں بننے کے بعد پھروہ دور آیا کہ جب ان کے اندرستارے اور سیارے بنے۔ ان ستاروں میں ایک ستارہ ہمارا سورج بھی تھا، جس کے اندر مزید ٹوٹ پھوٹ کے نتیج میں اس کے سیارے وجود میں آئے۔ ان ہی سیاروں میں سے ایک سیارہ ہماری میہ زمین ہے۔ ابتدا میں میسورج کی طرح آگ کا گڑہ تھالیکن آہتہ آہتہ میے خشڈ اہوا اور خشڈ ا ہونے سے بیسکڑ گیا۔ اس کی وجہ سے اس پرنشیب و فراز پیدا ہوئے۔ پھر اس میں سے جو بخارات نکلے انہوں نے زمین کے غلاف ''فضا'' (atmosphere) کی شکل اختیار کی۔ پھر اس فضا میں موجود گیسنر ہائیڈروجن اور آسیجن کے باہمی ملاپ (interaction) سے

پانی وجود میں آیا اور سے پانی ہزار ہابرس تک زمین پر برستار ہا'جس سے سمندر وجود میں آیا اور سے پانی ہزار ہابرس تک زمین پر برستار ہا'جس سے سمندر وجود میں آئے۔ زمین تھنڈی ہونے سے اس پر خاک کی ایک تہہ پیدا ہوگئ جے'' قِشرِ ارض'' (Crust of the Earth) کہا جا تا ہے۔ پھراس خاک اور پانی کے امتزاج سے اس کرہ ارضی پر حیات کا آغاز ہوا جو کروڑ وں سال کے ارتقائی مراحل سے گزر کراپنے آخری متیجہ کو بینی جو آج کے نظریے کے مطابق موجودہ انسان (Homo sapiens) ہیں۔

یہ میں نے آج کا نظریتخلیق آپ کے سامنے رکھ دیا ہے۔ اس میں پہلے حصول

کے بارے میں تو اب کوئی اختلاف نہیں ہے' البتہ نظریۂ ارتقاء Theory of البتہ نظریۂ ارتقاء (Theory of جارے میں اختلافات اب بھی ہیں۔ بہر حال یہ ایک نظریہ ہے۔ اگر چعلم الحیات (Biology) کے میدان میں اس نظریہ ارتقاء کومن وعن قبول نہیں کیا اگر چملم الحیات (as a matter of fact) سامنے کیا جاتا ہے۔ اس لیے کہ انسان کی سوچ' سوشل سائنسز اور ہر چیز میں ارتقاء کا تصور موجود ہے۔ اس لیے کہ انسان کی سوچ' سوشل سائنسز اور ہر چیز میں ارتقاء کا تصور موجود ہے۔ آغاز تخلیق کا کنات سے پہلے ارواح انسانیہ کی تخلیق

آج کے اس نظریے خلیق میں حقیقت انسان کے حوالے سے ایک اہم بات کا تذکرہ موجو دنہیں ہے وہ یہ کہ اس Big Bang بینی مادی کا تئات کی شروعات سے پہلے بھی ایک دور ہے جیسائنس ندد کھے تی ہے نہ جان سکتی ہے نہ اس تک اس کی پہنے ہے۔ جیسے اللہ تعالی کے ایک حرف ''مگو'' سے ایک بہت بڑا دھا کہ (Big Bang) ہوا جس سے اس مادی کا تئات کا آغاز ہوا 'اس طرح اس سے بہت پہلے اللہ تعالی کے اوّلین حرف کو نے ایک بہت لطیف نور کہنے کی وجہ بیہ ہے کہ اس مرطلہ حرف کو نے کہ اس مرطلہ براس میں نہ حرارت تھی اور نہ حرکت ۔ پھراس لطیف نور سے انسانی ارواح اور فرشتے پیدا کیے گئے۔ (واضح رہے کہ بیاس عظیم دھا کے سے پہلے (Pre Big Bang) کا معاملہ ہے۔ ) ارواح انسانی وجود موجود نہیں ہے۔ ) ارواح انسانی وجود موجود نہیں ہے۔ اس وقت انسانی وجود موجود نہیں ہے۔ کا مواح کے اس وقت انسانی وجود موجود نہیں ہے۔ کہ کہ اس وقت انسانی و خود موجود نہیں ہے۔ کہ کہ کی ایک کے کہ کہ کہ کے کہ کہ کی کے کہ کے کہ کہ کے کہ کی کہ کے کہ کی کے کہ کی کہ کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کے کہ کے کہ کے کہ کے کہ کی کے کہ کے

عبد لینے کا یہ واقعہ عالم ارواح میں وقوع پذیر ہوا تھا جبکہ انسانی جہم ابھی پیدا بھی انہیں ہوئے تھے۔اب جوآ دمی اس بات کونہیں مانتاوہ کیے سمجھے گا کہ کس سے اور کس وقت یہ عہد لیا گیا تھا؟ جدید دور کے ایک مفتر نے اپنی تفییر میں لکھا تھا کہ ''یہ عبد انسان کی تخلیق سے قبل عالم غیب میں لیا گیا تھا'' میں نے ان سے عرض کیا کہ آپ کا یہ جملہ تو مہمل ہے' اس لیے کہ جوشے پیدا ہی نہیں ہوئی اس سے کیے عہد لے لیا گیا؟ عہد اور معاہدہ ہوتا ہی ان کے درمیان ہے جوموجود ہوں اور پھر اس میں یہ الفاظ آتے ہیں کہ میں بھائمی ہوش و حواس کے درمیان ہے جوموجود ہوں اور پھر اس میں یہ الفاظ آتے ہیں کہ میں بھائمی ہوش و حواس دور تھر اس میں افر ارکرتا ہوں' عہد کرتا ہوں' معاہدہ کرتا ہوں معاہدہ کرتا ہوں معاہدہ کرتا ہوں خواس دورے توجہ دلانے پر انہوں نے تسلیم کیا کہ آپ کا موقف ٹھیک ہے کہ یہ عہد'ا جمادِ ہوں۔ میرے توجہ دلانے پر انہوں نے تسلیم کیا کہ آپ کا موقف ٹھیک ہے کہ یہ عہد'ا جمادِ مواں اسانیہ کی تخلیق سے قبل ارواح انسانیہ سے عالم ارواح میں لیا گیا تھا۔

یبال وہ مشہور روایت بھی نوٹ کر لیجے جوروح محمدی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام کے بارے میں ہے۔ حدیث کے الفاظ ہیں: ((اَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ مُوْدِیُ))(')'' پہلی شے اللّٰہ نے جو تخلیق کی وہ میرا نور تھا''۔ بریلوی مکتبہ فکر کے علماء کے ہاں تو بیر روایت قابلِ اعتاد بھی جاتی ہے' لیکن اہلِ حدیث مکتبہ فکر' جوروایت اور سند پر زیادہ زور دینے والے ہیں' وہ اس حدیث کوشلیم نہیں کرتے۔

# عالم ارواح میں وفت کا کو کی تصور نہیں

عالمِ ارواح میں' جبکہ ابھی مادی دنیا (material world) کی شروعات نہیں ہوئی تھیں' جاری وقت (serial time) کا کوئی تصور نہیں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ عالمِ ارواح میں جو کچھ ہوتا ہے اس میں وقت نہیں لگتا۔ صرف ایک حرف'' گُن'' ہے تمام ارواح انسانیہ وجود میں آگئیں۔البتہ عالمِ خلق میں آ کر تخلیق کے مراحل میں وقت لگتا ارواح انسانیہ وجود میں آگئیں۔البتہ عالمِ خلق میں آ کر تخلیق کے مراحل میں وقت لگتا

ہے' جیسے آسان اور زمین کے متعلق آتا ہے کہ یہ چھ دنوں میں پیدا کیے گئے' اوروہ دن ہمارے چوبیں گھنٹوں والے دن نہیں ہیں' بلکہ چھادوار ہیں۔اس طرح انسان کے نطفہ ہے لے کرایک بیج کے مکمل ہونے تک نو مہینے لگتے ہیں۔الغرض عالم خلق میں تو وقت لگتا ہے لیکن عالم ارواح میں وقت کا کوئی تصور نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جبریل کوعرشِ معلی سے یہاں آنے میں کوئی وقت نہیں لگتا'اس لیے کہ فرشتے اس دور کی تخلیق ہیں جبکہ ٹائم ابھی پیدائی نہیں ہوا تھا۔ time and space کا تصورتو بگ بینگ کے بعد کا ہے۔ اس طرح حرکت کا تعلق بھی وقت کے تصور کے ساتھ ہے۔ لہذا بیارواح انسانیہ اس دور میں پیدا کی گئیں جبکہ ابھی مادی کا ئنات کی ابتدانہیں ہوئی تھی اور پھران کوایک '' کولڈسٹور ہے'' میں رکھ دیا گیا۔اس کے بعد تنز لات اورار تقاء کا لمباسفرشروع ہوا۔ '' تنزلات'' اور'' ارتفاء'' کی اصطلاحات فلیفه میں ایک دوسرے کے متضاد مجھی جاتی ہیں۔ قدیم فلیفیوں نے تخلیق کا ئنات کے بارے میں منطق کے زور پرایخ تصورات پیش کیے اور عقولِ عشرہ' نُہ افلاک' تنزلات ِستَہ اور تنزلات ِ خمسہ تجویز کیے۔ان تصورات کے مطابق سب سے پہلے وجود باری تعالیٰ سے عقلِ اوّل وجود میں آئی عقلِ اول سے پھر فلک اول اور پھر فلک ٹانی وغیرہ لیکن ان تصورات کی کوئی دلیل نہ تو قرآن یا حدیث میں ہےاور نہ ہی سائنس ان کی تائید کرتی ہے۔

انسان کا مادهٔ تخلیق''مٹی'' اور جِنّوں کا'' آگ''

کا نئات کی تخلیق کے آغاز کے بارے میں میری سوچ مطالعہ قرآن تھیم اورسائنس کی روشنی میں بنی ہاورآپ کواس پور نصوراورسائنس کے درمیان کمل ہم آ جنگی نظرآئے گی۔سب سے پہلے اللہ تعالی کے کلمہ کُنْ نے نور کی تخلیق ہوئی 'جبہاس نور میں ابھی نہ حرارت تھی اور نہ حرکت' اور پھر اس نور سے ارواح انسانیہ اور ملائکہ کی تخلیق ہوئی۔اس کے بعد Big Bang کے نتیج میں شدید ترین حرارت رکھنے والے ذرات وجود میں آئے۔اس دور میں جِنّات پیدا کیے گئے۔قرآن مجید جِنّات کی تخلیق ذرات وجود میں آئے۔اس دور میں جِنّات پیدا کے گئے۔قرآن مجید جِنّات کی تخلیق کے حوالے سے کہتا ہے : ﴿ حَلَقَ الْاِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ کَالْفَحَالِ اِنْ اَلْمَانَ مِنْ صَلْصَالِ کَالْفَحَالِ اِنْ اَلْمَانَ مَنْ صَلْصَالِ کَالْفَحَالِ اِنْ وَحَلَقَ الْمُحَالَ

و اربعین نؤوی کرد کرد (176 کرد کرد خطابات جمع کمی مِنْ مَّادِجِ مِّنْ نَّادِهِ﴾ (الرحمٰن)''ای نے انسان کو شکرے کی طرح کھنکھناتی مٹی ے بنایا اور جنات کو آگ کے شعلے سے پیدا کیا''۔ سورۃ الحجر میں فر مایا: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مَّسْنُوْنِ۞ وَالْجَآنَّ خَلَقُنْهُ مِنْ قَبُلُ مِنْ نَّارٍ السَّمُوْمِ ﴿ ﴾ ''اورہم نے انسان کوئے ہوئے گارے کی کھنکھناتی مٹی سے پیدا کیا۔اور اس سے پہلے جنات کو بے دھوئیں کی آگ ہے پیدا کیا''۔ بادِسموم اس ہوا کو کہتے ہیں جس میں آ گ جیسی تپش ہو۔ سخت نُوخاص طور پرصحرا کی نُوسے آپ اس کا تصور کر سکتے ہیں۔اس حرارت سے جنات پیدا کیے گئے۔ یہ جنات اس زمین کی پیداوار نہیں ہیں'مٹی کی پیداوار نہیں ہیں' بلکہ بیا کی لطیف تر شے سے بنے ہیں' جبکہ ہم انسان تو مٹی ہے بنے ہیں ٔ چاہ ارتقاء (evolution) کے لیے process کے ذریعے بنے ہوں یا ہماری بلاواسط تخلیق (direct creation) ہوئی ہو کی میں تو مٹی سے۔اس بارے میں تو قرآن اورسائنس دونوں متفق ہیں کہ انسان کی تخلیق مٹی ہے ہوئی ہے۔سائنس بھی کہتی ہے کہ انسان کی تخلیق مٹی (crust of the earth) سے ہوئی ہے اور قر آن بھی کہتا ہے : ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابٍ ﴾ (المؤمن: ٦٧)' (الله بي وه ذات ہے) جس نعَم كومنى سے پيداكيا'' \_ سورة ض مين فرمايا: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْنِكَةِ اِنِّي خَالِقٌ، بَشَرًا مِّنْ طِیْنِ ﴿ ﴾ ''جب کہا تیرے پروردگارنے فرشتوں سے کہ میں ایک انسان بیدا کرنے والا ہول مٹی سے '۔سورۃ الانبیاء میں ہرذی حیات کے منبع حیات کے بارے میں فرمایا گیا: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَتِي ﴿ ﴾ (آیت ۳۰) ''اورہم نے بنایا ہرزندہ چیز کو پانی ہے'۔ چنانچہ ہر شے میں حیات کا سرچشمہ اور منبع پانی ہے اور حیوانات ارضی جن میں انسان بھی شامل ہے کا مادہ تخلیق مٹی ہے۔سائنس کا بھی یہی نکتہ نظر ہے کہ زمین پرسمندروں کے وجود میں آنے کے بعد سمندر کے کناروں پر' دلد لي جگهوں پر يه موتا تھا كم بھي ياني پيچھے ہث جاتا اور بھي آ گے آ جاتا۔ يه تعامل كاني عرصہ چلتا رہا اوراس کے نتیج میں وہاں اولا غیر نامیاتی مرکبات inorganic) (compunds اور اس کے بعد نامیاتی مرکبات (organic compunds) وجود پانی سے ہوئی ہے۔ البتہ سائنس اس حقیقت سے نا آشنا ہے کہ جسد آ دم کی تخلیق کے بعد خالق کا ننات نے اس وجود میں اپنی روح میں سے پھونکا۔

اس کے بعد یہی سلسہ ہرانسان کے خلیقی مراصل میں دہرایا جاتا ہے۔البتہ یہاں ایک خلیہ ہے رقم مادر میں بچونو ماہ میں پروان چڑھتا ہے 'لیکن ہوسکتا ہے کہ ابتدا میں ایک جرثو ہے ہے انسان بننے تک کا معالمہ نوملین سال میں ہوا ہو ۔۔ اس جرثو مہ کے ارتقاء کے مراصل وہی ہیں جو ماقبل بیان ہوئے 'لیکن اصل یا در کھنے کی بات بیہ ہے کہ آغاز ہے ہی اس میں حیات ہے 'اس لیے کہ وہ ہر مرحلہ میں زندہ ہے۔ باپ کی طرف ہے آنے والا نظفہ بھی زندہ ہے 'ماں کی طرف ہے آنے والا بیضہ بھی زندہ ہے 'معرائے ہے وجود میں آنے والا بیضہ بھی زندہ ہے۔ پھر مرد کے نطفے اور ماں کے بیضہ کے امتزاج سے وجود میں آنے والا بخشہ (zygote) 'جے قرآن نے 'نطفہ امشاج'' سے تعبیر کیا ہے' وہ بھی زندہ ہے۔ پھر جب ۱۹ دن ہوجاتے ہیں تو اب ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے' جو عالم ارواح سے اس انسان کی روح (جو Big Bang ہی کہیں پہلے وجود میں آپی گئی کالاکراس کی والدہ کے رقم میں اس کا جو ہیولا وجود میں آیا ہے' اس کے اندر ڈال ویتا ہے۔ اس کی والدہ کے رقم میں اس کا جو ہیولا وجود میں آیا ہے' اس کے اندر ڈال ویتا ہے۔ اس

#### دوموتیں اور دوزند گیاں کیسے؟

اس حوالے سے میں ایک عجیب بات آپ کے سامنے بیان کرنے لگا ہوں' آپ میں سے اکثر لوگوں کے لیے شاید بینگ بات ہو۔ قرآن مجید میں سورۃ المؤمن میں اہلِ جہنم کی ایک فریادنقل کی گئی ہے کہ جہنمی لوگ کہیں گے:

﴿ رَبُّنَا آمَتَنَا اثْنَتَيْنِ وَآخُييْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوْبِنَا فَهَلْ اِلِّي خُرُوْجٍ مِّنْ

''اے ہمارے پروردگار! تو نے ہمیں دومرتبہ مارا اور دومرتبہ ذندہ کیا' پس اب
ہم نے اپنے گناہوں کا عزاف کرلیا تو اب یہاں سے نکلنے کا بھی کوئی راستہ ہے''
اب بیہ دومرتبہ مارنا اور دومرتبہ زندہ کرنا کیا ہے' اس کو سمجھ لیجے۔ سب سے پہلے عالم ارواح میں ہماری تخلیق ہوئی اور پھر ہم سلا دیے گئے ۔ موت اور نیندا یک ہی شے ہے اور بیہ دونوں آپس میں بہنیں ہیں' اسی لیے نیند سے بیداری کے وقت کی جو دعا نبی اگر منگر اور جمد و ثنا اس اللہ کے لیے ہے جس نے ہمیں مرنے امکائیٹی واکنی النہ اللہ کے لیے ہے جس نے ہمیں مرنے امکائیٹی واکنی النہ اللہ کے لیے ہے جس نے ہمیں مرنے کے بعد زندہ کیا اور اس کی طرف لوٹ جانا ہے'' ۔ اس کے بعد ہماری اس دنیا میں آمد ہوئی اور ہم اس نیند سے بیدار ہو گئے۔ اس کے بعد پھر ہماری روح قبض کر لی جائے آمد ہوئی اور ہم اس نیند سے بیدار ہو گئے۔ اس کے بعد پھر ہماری روح قبض کر لی جائے گیا۔ اس حساب سے ہماراد ومر تبہ مرنا اور دومر تبہ زندہ ہونا ہے۔

#### ہماراسب سے بڑاالمیہ

 ور اربعین نُووی کی در 179 کار 179 کار طابات جمد کاری

قانون بنالیے ہیں اور ایسی پابندیاں اپنا اوپر عائد کر لی ہیں۔ اس سب کی وجہ وہی ہے کہ ہم نے اپنی عظمت کو بھلا دیا ہے اور اب ہمیں زندگی کا سار اسبق حیوانوں سے ل رہا ہے۔
انسان کے لیے اس حقیقت کو سمجھ لینا ضروری ہے کہ میرا مادی وجود تو میرا حقیر سا پہلو ہے 'جبکہ میری اصل حقیقت وہ روح ربانی ہے جومیر نے اندر پھوئی گئی ہے۔ وہ روح رب العالمین کی طرف سے آئی ہے اور وہیں لوٹ جائے گی: انا للہ وانا الیہ راجعون ''بے شک ہم اللہ کے ہیں اور پھر اس کی طرف لوٹ جائیں گئ'۔ جبکہ ہمارا میہ مادی وجود مٹی سے بنا ہے اور پھر مٹی ہی میں چلا جائے گا۔ عربی کا مقولہ ہے: کُلُّ شَنی عِی یَوْجِعُ اللٰی اَصْلِلُهُ ''ہم چیزا بنی اصل کی طرف لوٹ جاتی ہے' ۔ روح وہاں سے آئی ہے وہیں جائے گئ جسد یہاں سے آئی ہے وہیں جائے گا۔ یہ ہے انسان کی حقیقت! جائے گا۔ یہ ہے انسان کی حقیقت!

اس حوالے ہے آپ ایک اور بات بھی نوٹ کرلیں کہ نظریہ ارتقاء اصل میں چارلس ڈارون (۱۸۰۹ء ۱۸۲۲ء) کا نظریہ نہیں ہے۔ ارتقاء کو ڈارون کا نظریہ کہنا اور ڈارون کواس کا موجد بجھنا ایک بڑی نططی ہے۔ جن لوگوں کوان موضوعات ہے دلچیں ہووہ اس موضوع پرمیرے دو کتا بچوں کا ضرور مطالعہ کریں: (i) زندگی موت اور انسان: آئینہ قرآنی میں (ii) ایجاد و ابداع عالم سے عالمی نظام خلافت تک تزلات و ارتقاء کے مراصل ۔۔ حقیقت یہ ہے کہ حیاتِ ارضی میں ارتقاء کا تصور قدیم یونانی حکماء کے ہاں موجود تھا اور اس کا نہایت و اضح نقشہ صدیوں پہلے مسلمان حکماء اور علماء بھی پیش کر چکے ہیں۔ چنانچہ فلسفہ ارتقاء ڈارون سے لگ بھگ چھسو برس قبل مولا نا روم کی شہرہ کر جگے ہیں۔ چنانچہ فلسفہ ارتقاء ڈارون سے لگ بھگ چھسو برس قبل مولا نا روم کی شہرہ کا قاق اور زندہ کہ جاویہ پر سے بہلے فلسفہ ارتقاء پیش کیا۔ ڈارون ہمارے بڑے حکماء میں سے ابن مسکویہ نے سب سے پہلے فلسفہ ارتقاء پیش کیا۔ ڈارون ہمارے تو ارتقاء کی صرف تو جیہہ کی ہے اور اس کا جوفلسفہ ہے وہ غلط ہے وہ تو ثابت ہی نہیں ہو سے ایک خاص میدان علم الحیات (Biology) ہے جس میں اس نے بہت محت کی ہو سکا۔ اس کا خاص میدان علم الحیات (Biology) ہے جس میں اس نے بہت محت کی ہو کیان اس میں اس کا نظریہ مان نہیں جاتا ۔ میں حیوانِ انسان کی تخلیق کی حد تک

## روحٍ ربّانی'عظمتِ انسانی کا سبب

آئے کے ہمارے اس خطاب کا حاصل ہے ہے کہ انسان ایک مرکب وجود کا حاصل ہے ہے کہ انسان ایک مرکب وجود کا حاصل ہے ہے ایک اس کا مرحوانی وجود ہے۔ انسان اصل میں اس مرحوانی وجود کا نام ہے جس کے سامنے فرشتے جھکائے گئے ور نہ مادہ تخلیق کے اعتبارے تو جنائت ہم سے بہت او نیچے ہیں کہ وہ آگ سے بیدا کیے گئے ہیں۔ ان کا وجود بہت لطیف ہے کہ وہ ہمیں نظر نہیں آتے اور مختلف شکلیں اختیار کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ وہ نظام شمی میں بہت دور تک چلے جاتے ہیں جبکہ ہم تو بڑے بڑے راکٹ بنا کر بھی بڑی معلوم نہیں پہنچے بھی ہیں یا نہیں! اور وہ تو مشکل سے چاند تک پہنچنے کا وعولی کر سکے ہیں، معلوم نہیں پہنچے بھی ہیں یا نہیں! اور وہ تو آسانوں تک کی خبر لے آتے ہیں' اس لیے کہ وہ اس دور میں پیدا ہوئے ہیں جبکہ ابھی کہکشا کیں وجود میں آرہی تھیں۔ چنانچے خلقت کے اعتبار سے دِن انسان سے بلند ہیں اور کہکشا کیں وجود میں آرہی تھیں۔ چنانچے خلقت کے اعتبار سے دِن انسان سے بلند ہیں اور اسان اس اعتبار سے بہت بہت بہت ہے۔ یہی فرق تھا جس کی بنا پرعز از بل نامی دِین جو بعد میں ابلیس اور شیطانِ بعین قرار پایا'نے آدم گو تجدہ نہ کرنے کی وجہ بیان کرتے ہوئے کہا تھا:

﴿ الْ اللّٰ حَیْرٌ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ کَیْرٌ مِنْ اللّٰ وَ حَلَقَتُ مُنْ طِیْن ہُی ﴿ وَحَلَقَتُ مُنْ طِیْن ہُی ﴾ (حَیْ)

ر سیور ''میں اس (آ دم ) ہے بہتر ہول' مجھے تونے پیدا کیا آگ سے اور اسے پیدا کیا منی ۔۔۔ ''

مٹی پستی کی شے ہے' جیسے اقبال نے جوابِ شکوہ میں کہا ہے ہے'' شوخ و گتاخ یہ پستی کے مکیس کیسے ہیں!'' اہلیس اس روحِ ربانی کونہیں مجھتا تھا جواس آ دم کی عظمت کی دلیل ہے اور جس کے عزوشرف کے اظہار کے لیے اللہ تعالیٰ نے اسے اپنی ذات کی جانب منسوب کیا ہے۔ قرآن مجید میں اس کا تذکرہ دوجگہ آیا ہے:

و اربعین نؤوی معرضی در 181 عربی در خطابات جمد

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيْهِ مِنْ رُّوْحِيْ فَقَعُوا لَهُ سَجِدِيْنَ ۞

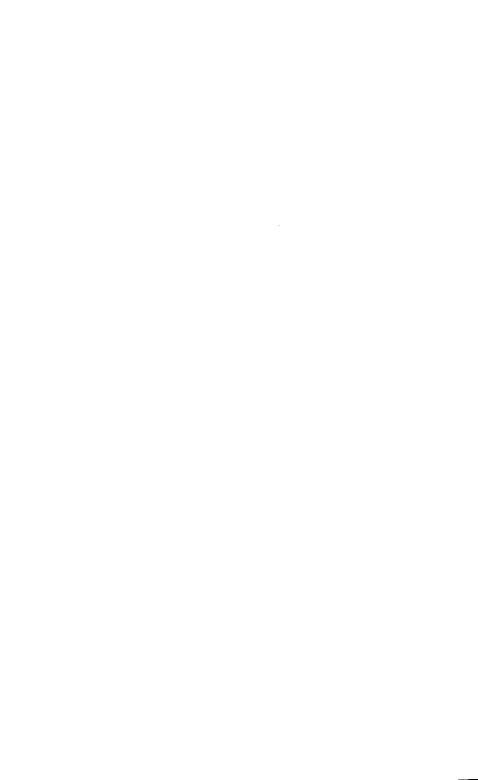
(الحجر: ٢٩ ـ ص: ٧٢)

'' پھر جب میں اس (انسان) کی تخلیق مکمل کر دوں اور اس میں اپنی روح میں سے پھونک دوں تبتم سب گر پڑنااس کے سامنے تجدے میں۔''

یہ بڑے گہرے مضامین ہیں اور برقتمتی ہے آج ہم ان چیزوں سے بہت دور چلے سے ہیں اور برقتمتی ہے آج ہم ان چیزوں سے بہت دور چلے کئے ہیں اس لیے میں اللّٰمَ فَانْسُلَهُمُ اللّٰهِ فَانْسُلَهُمُ اللّٰهِ فَانْسُلَهُمُ اللّٰهِ فَانْسُلَهُمُ اللّٰهِ فَانْسُلَهُمُ (الحشر: ۹۱)''اور ان لوگوں کی مانند نہ ہوجانا جنہوں نے اللّٰہ کو بھلا دیا تو اللّٰہ کو بھلا دیا تو

اللہ نے انہیں اپنے آپ سے غافل کر دیا۔'' آج ہم اپنی عظمت سے غافل ہیں۔ہم تومبحود ملائک ہیں' لیکن آج ہماری سوچ ہیہ ہے کہ ہم حیوانوں میں سے بس ایک حیوان ہیں اور اس کے سوالچھ نہیں۔

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00





# ايمان بالقدر

# (تقدير پرايمان)

•ا/اور ۱/اگست ۲۰۰۷ء کے خطاباتِ جمعہ

نطبهٔ مسنونہ کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيُمِ --- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّجِيُمِ

سَتِح الْسَمَرَيِّكَ الْكَعْلَى اللَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى اللَّذِي قَكَّرَ فَهَالى اللَّذِي قَكَّرَ فَهَالى اللَّذِي الْكَالَى اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّ

مَا اَصَابَ مِنُ مُّصِيبَةِ فِي الْارْضِ وَلا فِي اَنفُسِكُمُ اللَّا فِي كِتْبِ مِّنُ قَبْلُ اَنفُسِكُمُ اللَّهِ يَمِينُ قَبْلُ اَن نَبْراَ هَا اللهِ يَمِينُو فَ اللهِ يَمِينُو فَ لِلَّاكُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ يَمِينُو فَ لِلَّاكُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ فَيُعَلِّ فَعُوْرِهِ (العديد) قَالُكُمُ وَاللهُ لا يُحِبُّ كُل فَخْتَالٍ فَعُوْرِهِ (العديد) قُل لَّن يُضِيبُنَا إلا مَا كُتَبَ اللهُ لَنَا اللهُ لَنَا اللهُ فَاللهِ فَلْيَتُوكُلُ اللهِ فَلْيَتُوكُ اللهِ فَلْيَتُوكُ اللهُ اللهِ فَلْيَتُوكُ اللهُ اللهُ

وَمَا تَشَأَءُونَ إِلَّا آنَ يَشَاءَ اللهُ رُبُّ الْعَلِيثِين (النكوير)

عَنُ آبِئُ عَبُدِ الرَّحُمْنِ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ مَسْعُودٍ عَلَيْتُ قَالَ : حَدَّثَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْتُ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ :

((إنَّ آحَدَكُمُ يُجْمَعُ حَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ آرْبَعِيْنَ يَوْمًا نُطْفَةً ثُمَّ يَكُوْنُ عَلَقَةً مِّثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يَكُوْنُ مُضْعَةً مِّثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يُرُسَلُ اِلَيْهِ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيْهِ الرُّوْحَ وَيُوْمَرُ بِآرْبَعِ كَلِمَاتٍ ، بِكُنْبِ رِزْقِهِ ، وَآجَلِه ، وَعَمَلِه ، وَصَقِيْ آوُ سَعِيْدٌ ، فَوَ اللهِ الَّذِي لَا اِللهَ غَيْرُهُ ! إِنَّ آحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ آهُلِ الْجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا اِلَّا ذِرَاعٌ ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ ، فَيَدْخُلُهَا ، وَإِنَّ اَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ ، حَتَّى مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا اِلَّا ذِرَاعٌ ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّة ، فَيَدُخُلُهَا)) (١)

''ابوعبدالرحمٰن' سیدنا عبدالله بن مسعود «الثین سے روایت ہے' وہ کہتے ہیں : رسول اللّٰه تَكَافِیُّتِ اللّٰہ مَا ہے بیان فر ما یا اور وہ صا دق ومصد وق ہیں :

''تم میں سے ہرایک کی تخلیق یوں ہوتی ہے کہ وہ اپنی ماں کے پیٹ میں چالیس یوم تک نطفہ کی صورت میں' اس کے بعدا ہے ہی روز تک علقہ کی صورت میں' اور اس کے بعدا ہے ہی روز تک علقہ کی صورت میں رہتا ہے ۔ بعدا زاں اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے' پس وہ اس میں روح پھونکتا ہے اور اس اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے' پس وہ اس میں روح پھونکتا ہے اور اس (یعنی فرشتہ کو ) اس بیدا ہونے والے ہے متعلق چار با تین' رزق' عرعمل اور اس کے شقی (بد بخت) یا سعید (نیک بخت) ہونے کے متعلق' لکھنے کا حکم ویا جاتا ہے ۔ پس قتم ہے اس اللہ کی جس کے علاوہ کوئی سچا معبود نہیں! تم میں سے کوئی ہے ۔ پس قتم ہے اس اللہ کی جس کے علاوہ کوئی سچا معبود نہیں! تم میں سے کوئی آ دمی اہل جنت کے سے اعمال کرتا رہتا ہے بہاں تک کہ اُس کے اور جنت کے اُجاتی میں اہلی جنبم کا ساعمل کر کے جنبم میں چلا جاتا ہے ۔ اور ایک شخص اہلی جنبم کے سے عمل کرتا رہتا ہے بہاں تک کہ اُس کے اور جنبم کے درمیان صرف ایک ہاتھہ کا فاصلہ باتی رہ جاتا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر غالب شخص اہلی جنب کہ اُس کے اور جنبم کے درمیان صرف ایک ہاتھہ کا فاصلہ باتی رہ جاتا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر غالب درمیان صرف ایک ہاتھہ کا فاصلہ باتی رہ جاتا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر غالب آجاتی کو اور قبض اہلی جنت کا ساعمل کر کے جنت میں چلا جاتا ہے۔'' معبر زسامعین کرام!

امام نووی مُینینهٔ کی مشہور کتاب''اربعین'' کی چوتھی حدیث ہمارے زیر مطالعہ ہے۔اس حدیث کے ابتدائی جھے پر گفتگو پچھلے خطاب میں ہوچکی ہے جس میں انسان کے تخلیقی مراحل کا تذکرہ ہے۔اس کے ضمن میں''حقیقتِ انسان'' جیسے اہم موضوع پر

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب احادیث الانبیاء باب خلق آدم وذریته وصحیح مسلم کتاب القدر باب کیفیة خلق الآدمی فی بطن امه و کتابة رزقه و أجله \_

مفتگورتے ہوئے میں نے یہ واضح کیاتھا کہ اس دور میں سب سے بڑا مغالطہ یہ ہوا ہے کہ ' میں روح کے معنی'' جان' 'سمجھ لیے گئے ہیں۔ یہ اس وَ ورکی بہت بری غلطی بلکہ مجموبیت ہے' بایں طور کہ جب عقل پریہ پردہ پڑا ہوتو قرآن مجید کے بہت سے لطیف تھا کق سمجھ میں آئی نہیں سکتے ۔ اس حوالے سے میں نے عرض کیاتھا کہ روح ایک مستقل علیحہ ہ شخص کی حامل شے ہے' وہ جان نہیں ہے' اس لیے کہ جان کا تعلق تو جسم اور عالم مادی سے ہاور یہ جان تو حیوانات میں بھی ہے۔ بلکہ آج ہمیں معلوم ہے کہ عالم بازی سے ہاور یہ جان گئی گئی جب تک اپنی جڑ تو جسم اور عالم مادی ہے۔ اس لیے کہ اس کے کہ عالم بی جب کہ عالم بی جان کی ایک شکل ہے۔ گھاس کا ایک تکا بھی جب تک اپنی جڑ ہے داتھ جزا ہوا ہے زندہ ہے۔ اس لیے کہ اس کے اندرنشو ونما اور افز اکش (growth) کے علامت ہے۔ جوزندگی کی علامت ہے۔

اس شمن میں' میں نے یہ بھی عرض کیا تھا کہ کُل کی کُل ارواحِ انسانیۂ حضرت آ دم علیثلا کی روح سے قیامت تک پیدا ہونے والے آخری انسان کی روح سمیت اس عالم مادی ی تخلیق سے بہت پہلے پیدا کی گئی تھیں۔ان ارواحِ انسانیہ اور ملا ککہ کا مادہ تخلیق ایک ہی ہے اور وہ ہے'' نور''۔حضرت عاکشہ ناتھا سے مروی حدیث نبویؓ کے الفاظ ہیں:((خَلَقَ الله الْمَلَائِكَةَ مِنَ التَّوْرِ)) "الله تعالى في فرشتون كونور سے بيدا كيا" -اس من ميں ایک مشہور حدیث کا تذکرہ بھی آیا تھا جس کوسند کے اعتبار سے محدثین تو قبول نہیں کرتے لیکن اکثر مفترین اور متکلمین نے اس کو حدیث تشکیم کیا ہے: ((اَوَّالُ مَا خَلَقَ اللّٰهُ نوریٰ))'' پہلی شےاللہ نے جو تخلیق کی وہ میرانورتھا''۔ یہاں نُوْدِی سے مراد رُوْجِی ہے کینی روح محدی وہ نورمحدی ہے جو بگ بینگ سے بہت پہلے وجود میں آ چکا تھا۔ بک بینگ سے تو مادی کا نتات (material universe) کا آغاز ہوا' جبکہ ارواحِ انسانیہاورفرشتوں کاتعلق عالمِ مادی اور عالمِ خلق ہے نہیں کمکہ عالمِ امرے ہے۔ اس اعتبار ہے میں نے سورۃ الاعراف کی آیت۲۲ا میں مذکور''عہدالست'' کا حواله بهى دياتها: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ \* قَالُوْا بَلَى " شَهِدُنَا " ( كيا مين تبهارا رب نبين ہوں؟ انہوں نے کہا: کیوں نہیں ہم اس پر گواہ ہیں' ۔ اس آیت میں س قدرا ہتمام کے

و اربعین نؤوی کی می موجود (186 می موجود کیا ہے۔ ساتھ فر مایا گیا ہے کہ ہم سب نے اس دنیا میں آنے سے پہلے اللہ تعالیٰ سے عہد کیا تھا۔
اورعہد لینے کا یہ واقعہ عالم ارواح میں وقوع پذیر ہوا تھا جبکہ انسانی جم ابھی پیدا ہمی نہیں ہوئے تھے۔اب اگر یہی معلوم نہ ہو کہ انسانی ارواح سب کی سب پہلے پیدا کر دی گئی تھیں تو یہ بات کیسے سمجھ میں آئے گی کہ کس سے اور کس وقت یہ عہد لیا گیا تھا؟ای حوالے سے سورة الکہف میں بھی ایک بڑا پیارا جملہ آیا ہے۔روزِ قیامت جب پوری نوعِ منانی اللہ وحدہ لا شریک کے سامنے پیش ہوگی اس وقت اللہ تعالیٰ فرمائے گا: ﴿لَقَدُ جِنْتُمُونَا کَمَا حَلَقُنْکُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (آیت ۴۸) "مقیق تم آگے ہونا ہمارے پاس جیسے کہ ہم نے تہمیں پیدا کیا تھا پہلی بار'۔اب اگر روح کے علیحہ ہ شخص اور عالم ارواح میں ان ارواح کی تلفی کونہ مانا جائے تو اس آیت میں "کھا خَلَقُنْکُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (آیت میں "کھا خَلَقُنْکُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ ﴿ اَلَى مَرَّةٍ ﴾ میں ان ارواح کی تلفی کونہ مانا جائے تو اس آیت میں "کھا خَلَقُنْکُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ میں ان ارواح کی تلفی کونہ مانا جائے تو اس آیت میں "کھا خَلَقُنْکُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ میں ان ارواح کی تغیمہ ہے معنی ہوجائے گی۔

# حدیث کی تشریح

زیردر س حدیث کے ابتدائی حصہ پر تفصیلی گفتگو چونکہ گزشتہ نشست میں ہوچکی ہے البندااب ہم اس حدیث کے ابتدائی حصے کا مطالعہ کرتے ہیں جس کا تعلق ایمان بالقدر یعنی تقدیر پرایمان سے ہے جوفل فدو حکمت دین کے مشکل ترین موضوعات میں سے ایک ہے۔ حدیث کے ابتدائی حصے کے آخری الفاظ سے تھے: ((ثُمَّ یُورُسَلُ اِلَیْهِ الْمَلَكُ فَیْنِهُ الْوَّوْحَ))'' پھراس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے' پس وہ اس میں روح پھونک دیتا ہے''۔ آگ فر مایا: ((وَیُوْمَوُ بِاَدْبِعِ کُلِمَاتٍ))''اور اس (فرشتے ) کو حکم ماتا ہے چار با تیں لکھنے کا' ((بِکُنُبِ رِدْقِهِ وَاَجَلِهُ وَعَمَلِهُ وَشَقِیْ اَوْ سَعِیْدٌ))'' اس کے جوار با تیں لکھنے کا' ((بِکُنُبِ رِدْقِهِ وَاَجَلِهُ وَعَمَلِهُ وَشَقِیْ اَوْ سَعِیْدٌ))'' اور اس اللہ کی جس کے سوا کے رزق' اُس کی عر' اُس کے اعمال اور اُس کے بدنصیب یا خوش نصیب ہونے کے متعلق لکھنے کا'۔ ((فَقِ اللّٰهِ الَّذِیْ لَا اللّٰهِ غَیْرُهُ ہُ اِنْ)' تو قتم ہے اس اللہ کی جس کے سوا کوئی معبود نہیں ہے' ((اِنَّ اَحَدَیُمُ لَیعُمَلُ مِعَمَلِ اَهْلِ الْنَجَنَّةِ حَلَّی مَا یکُونُ بَینَهُ وَبِیْنَ اِلّٰ اِلّٰ فِرَاعٌ))'' تم میں سے کوئی شخص جنت والوں کے سے اعمال کرتا رہتا ہے وَبِیْنَهُ اِلّٰا فِرَاعٌ))'' تم میں سے کوئی شخص جنت والوں کے سے اعمال کرتا رہتا ہے وَبِیْنَهُ اِلّٰا فِرَاعٌ))'' تم میں سے کوئی شخص جنت والوں کے سے اعمال کرتا رہتا ہے وَبِیْنَهُ اِلّٰا فِرَاعٌ) کہ اُس کے اور جنت کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے''۔ ((فَیَسُنِیقُ مِنْ اِسْ کہان تک کہ اُس کے اور جنت کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے''۔ ((فَیسُنِیقُ مِنْ اِسْ کہان تک کہ اُس کے اور جنت کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے''۔ ((فَیسُنِیقُ مِنْ اِسْ کہان تک کہ اُس کے اور جنت کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے''۔ ((فَیسُنِیقُ مِنْ اِسْ کُونُ اِسْ کُونُ اِسْ کُونُ اِسْ کُونُ اِسْ کُنْ کُونُ اِسْ کُونُ اِسْ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُھی کُونُ کُونِ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُنْ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُمِنْ کُونُ کُیکُونُ کُونُ کُمِنِ کُونُ کُونُ کُنْ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُون

رہتا ہے یہاں تک کہ اُس کے اور جہنم کے در میان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے''۔ ((فَیَسْبِقُ عَلَیْهِ الْکِتَابُ))'' پھراس پرنوشتہ تقدیر غالب آجا تا ہے''۔((فَیَعْمَلُ بِعَمَلِ

رُمِيسَةِ مِنْ الْمُجَنَّةِ ' فَيَدَ خُلُهَا ))'' پِمُروه اہل جنت کے سے ممل کرنے لگتا ہے اور اس میں

داخل ہوجا تا ہے۔''

اس مدیث کا جومتن ابھی ہم نے پڑھا ہے ، سیح بخاری سے ہے۔ یہی مدیث ا یک دوسری سند ہے متفق علیہ بھی ہے' یعنی امام بخاری اورامام مسلم دونوں کا اس پرا تفاق ہے۔ قبل ازیں ہم'' حدیث جریل'' کا مطالعہ کر چکے ہیں' جس کے گٹی مثن ہیں اور ہم نے جومتن اس'' اربعین نو وی'' کے حوالے سے پڑھا وہ حضرت عمر بن الخطاب طانتنا سے مروی ہے۔اس کےعلاوہ حدیث جبریل حضرت ابو ہریرہ ٔ حضرت ابن عباس اور حضرت عبداللہ بن عمر وہ اللہ سے بھی مروی ہے۔ان روایات میں تر تیب کا ایک فرق بھی ہم نے ديكها تھا كەحضرت عمر ڈاپٹنۇ كى روايت ميں حضرت جبرائيل غايبًلا كاپبلاسوال اسلام اور د وسراسوال ایمان کے بارے میں ہے کیکن ایک دوسری روایت میں ترتیب الٹی ہے کہ يبلاسوال ايمان اور دوسراسوال اسلام كے بارے ميں ہے۔اس حوالے سے ميں نے آپ کوابتدا میں بتا دیا تھا کہ احادیث میں اتنا تھوڑ اسا فرق ہو جانا کوئی بعیدنہیں ہے۔ اس لیے کہا حادیث قر آن مجید کی طرح لفظامحفوظ نہیں ہیں' البتہ معنا محفوظ ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ اس میں انسان کی صلاحیت کو دخل ہے۔اس کی مثال یوں سجھنے کہ میں جو بات ابھی کہہر ہا ہوں' تھوڑی دیر بعداگر آپ اپنے نوٹس کا آپس میں مواز نہ کریں تو آپ کے مابین اختلاف پایا جائے گا۔ بات بنیادی طور پرسب کی سمجھ میں آ گئی ہوگی' لیکن جب آپ اس کی تعبیر کریں گے تو فرق ہوجائے گا۔اس حد تک احادیث میں بھی فرق ہو

وم ادبعین نُووی کم محد 188 محد می خطابات جمع کمی

جانا کوئی بعید نہیں ہے اور نہ ہی یہ ہمارے لیے کوئی تشویش کا باعث ہے۔ چنانچہ زیر مطالعہ حدیث کے اور بھی متن ہیں جنہیں ہم بعد میں دیکھیں گے۔ پہلے اس اصل مسلکہ کو بمجھ لیاجائے کہ ایمان بالقدر آخرہے کیا!

#### 'ایمان بالقدر'ایک مشکل مسئله

جیسا کہ میں نے عرض کیا' یہ مشکل ترین مسائل میں سے ہے۔ اس حوالے سے
تین با تیں نوٹ کر لیجے: (۱) یہ تقدیر کا مسئلہ مجھ میں تو آسکتا ہے' لیکن (۲) بیان میں نہیں
آسکتا۔ اور (۳) اگر اس پر بحث ہوجائے تو یہ الجھ جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر یہ مسئلہ مجھ
میں ہی نہ آئے تو پھرا بیان بالقدر ہمارے ایما نیات میں شامل نہیں ہونا چاہے' اس لیے
کہ بیتو تکلیف مالا بطاق ہوجائے گی کہ جس بات کو سجھنے کی ہمارے اندراستطاعت نہیں
ہے' اس کو مانے کا ہمیں حکم و یا جار ہا ہے ۔ ایک ہے سجھ میں آنا اور ایک ہے کسی چیز کی
تفصیل 'جیسے اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کی تفاصیل ۔ اللہ کی ذات ہماری سجھ سے بالاتر
ہے' اس لیے اس کے بارے میں تو ہمیں سوچنے ہے بھی روک و یا گیا ہے' جبکہ اللہ کی
صفات ہماری سجھ میں آتی ہیں' اس لیے کہا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات اور اللہ تعالیٰ کی
موجانے کا خدشہ ہے۔

ذاتِ باری تعالیٰ کے شمن میں مولا نا اشرف علی تھانویؓ کے خلیفہ حضرت مجذوبؓ کا ایک بڑا خوبصورت شعرہے: \_\_\_\_\_\_\_\_\_

تُودل میں تو آتا ہے بچھ میں نہیں آتا ہیں جان گیا میں تیری پہچان یہی ہے!
لین اللہ تعالیٰ دل میں تو آتا ہے بچھ میں نہیں آتا ۔ اللہ کی ذات کو کون سیجھ گا؟ اگر کسی نے
ذات ِباری تعالیٰ کے بارے میں عقل کے گھوڑے دوڑا نے شروع کر دیے تو گمراہی ہی
گمراہی ہے۔ آپ اپنے تصور سے کوئی خدا بنالو گے عالانکہ وہ خدا تو نہیں ہے آپ کی
قوت ِتصور کی تخلیق ہے۔ اس طرح اگر آپ اپنے بنائے ہوئے اس نقشے کو ٹپوج رہے
ہیں تو آپ اللہ کوئیں 'کسی اور کو ٹیوج رہے ہیں۔

#### ایمان بالقدر ایمان کاجزولازم ہے

سب ہے پہلے دیکھتے ہیں کہ ایمان کیا ہے۔ حدیث جبریل میں مَا الّاِیْمَانُ کے جواب میں یہ الفاظ آئے ہیں: ((اَنْ نُوُومِنَ بِاللّهِ وَ مَلَا نِکْتِهِ وَ رُحُیّهِ وَرُسُلِهِ وَالْیَوْمِ وَالْیوْمِ وَالْیونِ وَالْیان یہ ہے ) کہ تو ایمان رکھا اللہ پڑاس کے در اور ایکی اور بری لقدر پڑا۔ لہذا تقدیر کے خیروشر پرایمان لا نا ایمان کا جزولازم ہے اور اس کا منطق تیجہ یہ ہے کہ اس سجھ میں آنا چاہیے کی سبجھ لیجے کہ جیسے ہم پل صراط کے بارے میں کہتا ہیں کہ بال سے زیادہ بار کی اور تلوار کی دھار سے ذیادہ تیز ہے ایسا ہی ایمان بالقدر کا معاملہ ہے کہ عزادہ کہ وار کی دور می تخااست قدم را!'' یعنی ہوشیار ہو جاؤ کہ اس وقت تمہارا راستہ تلوار کی دھار کے اوپر سے ہے۔ ذرا بھی بے احتیاطی کی تو بیتوار کی دھار تمہیں کا میکر رکھ دے گی ۔ اس اعتبار سے جب ہم بیان کی کوشش کرتے ہیں تو اور میں اور میں ہوتا ہے۔ خاص طور پراگر ہم اس معاطع میں بحث میں پڑ جائیں تو پھر یہ بہت بڑے فتے کی شکل اختیار کرسکتا ہے۔

## تفديرير بحث ومباحثه كي ممانعت

اس حوالے سے ایک حدیث ملاحظہ ہو۔ حضرت ابو ہریرہ وٹائٹیئ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں : حَوَّۃ عَلَیْنَا رَسُولُ اللّٰهِ عَلَیْنِیْ وَنَحْنُ نَتَنَازَعُ فِی الْقَدُو ' ایک روز رسول اللّٰمُنَائِیْنِیْمَ ایخ جرے سے برآ مدہوئے اوراس وقت ہم تقدیر کے بارے میں جھگڑ رہے ہے' یعنی اس وقت ہم تقدیر کے معاطے پر بحث ومباحثہ میں تھے۔ فَعَضِبَ رَجَّیْ اِحْمَرَّ وَجُهُهُ ' ' تو آ ہے عصہ میں آ گے (اورغصہ بھی اتنا شدیدھا کہ) آ ہے کا چہرہ مبارک سرخ ہوگیا' 'کَانَّمَا فَقِی فِی وَ جُنَیْنِی الرُّمَّانُ ' (ایسے لگ رہا تھا) جیسے آ پ کا لوں پرسرخ انارکارس فِکا دیا گیا ہے' ۔ یعنی عصہ کی وجہ ہے آ ہے کے گالوں پر اتن سرخی آ گی تھا گا۔ (اَبِھلدَا اُمِوْتُمُ) ' ' پس آ ہے نے فرمایا: ' کیا تہمیں اس بات کا حکم دیا گیا ہے؟ (کہ تم تقدیر کے بارے میں بحث کرو)' ((اَمْ بِھاذَا اُدُسِلْتُ کُلُمُوں کِا اِسے کے کا دی بیا ہے۔ کہ ایک کے ایک کے کا دیا گیا ہے۔ کہ ایک کے دیا گیا ہے۔ کہ ایک کے دیا گیا ہے۔ کہ ایک کے کا دیا گیا ہے۔ کہ ایک کی کرو)' ((اَمْ بِھاذَا اُدُسِلْتُ کُلُمْ دِیا گیا ہے؟ (کہ تم تقدیر کے بارے میں بحث کرو)' ((اَمْ بِھاذَا اُدُسِلْتُ کُلُمْ دِیا گیا ہے؟ (کہ تم تقدیر کے بارے میں بحث کرو)' ((اَمْ بِھاذَا اُدُسِلْتُ کُلُمْ دِیا گیا ہے؟ (کہ تم تقدیر کے بارے میں بحث کرو)' ((اَمْ بِھاذَا اُدُسِلْتُ کُلُمْ دِیا گیا ہے؟ (کہ تم تقدیر کے بارے میں بحث کرو)' ((اَمْ بِھاذَا اُدُسِلْتُ کُلُمْ کِیا کُلُمْ کُلُمُ کُلُمْ کُلُمُ کُلُمُ

و اربعین نؤوی کم حد می (190 می می خطابت جمعی کی الیک کمی) ''یا کیا میں اس کام کے لیے تہاری طرف بھیجا گیا ہوں؟''((انتّما هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حِيْنَ تَنَازَعُوْا فِي هَلَا الْأَمْوِ) ''جان لوگة سے پہلی اُمٹیں ہلاک ہوئیں اس بات پر کہ انہوں نے اس مسئلے پر بحث ومباحثہ کیا''۔ ((عَزَمْتُ عَلَیْکُمْ اَنْ لاَّ تَنَازَعُوْا فِیْهِ) ''' میں تم پر لازم کرتا ہوں کہ اس کے بارے میں آپی میں بحث و مباحث مت کرو''۔اب آپ میرے وہ تین جملے ذہن میں لائے جو میں نے بچھ در پہلے مباحث مت کرو''۔اب آپ میرے وہ تین جملے ذہن میں لائے جو میں نے بچھ در پہلے

میں آنامشکل ہے'اوراگراس پر بحث ومباحثہ ہوجائے تو پھر بیا لیک بڑا فتنہ ہے۔ اس اعتبار سے واقعہ یہ ہے کہ بات کو سمجھنے کے لیے اس معاملے میں تھوڑی سی گفتگو تو ہم کریں گے ۔ دعا ہے کہ مجھے بھی بیان میں اللہ عز وجل کی طرف سے تو فیق میسر آجائے اور کوئی لفظ إدھر سے اُدھر نہ ہو جائے اور بات بالکل متوازن سامنے آجائے اور آپ کوبھی اس میں انشراحِ صدراور انشراحِ ذہن حاصل ہوجائے۔

کے تھے کہ ایمان بالقدر جب ایمانیات میں داخل ہے تو سیجھ میں تو آسکتا ہے لیکن بیان

# لفظه' تقذير'' کی تفهیم

میں نے ابتدا میں جو آیات پڑھیں ان میں اوّل سورۃ الاعلیٰ کی ابتدائی آیات ہیں: ﴿ سَبِّح اللّٰہ وَبِیْلَ الْاَعْلَی ﴿ وَالْبِیْ اللّٰہ اللّٰہ الْاَعْلَی ﴾ ('تشیخ کروایٹ اس رہ کے نام کی جو بلندو بالا ہے' ۔ ﴿ اللّٰذِی خَلَقَ فَسَوٰ ی ﴿ وَ اللّٰہ اللّٰہ مراحل ہیں' جس نے پیدا کیا اور پھرنوک بلک سنواری' ۔ تخلیق اور تسویہ دوالگ الگ مراحل ہیں' جس کو آپ اس مثال ہے آسانی ہے بچھ سکیں گئی اور تسویہ دوالگ الگ مراحل ہیں' جس کو آپ اس مثال ہے آسانی ہے بچھ سکیں و آرائش کے کہ کسی ممارت کا فرھانچہ (structure) ''تنویہ' ہے۔ ﴿ وَالَّذِی قَدَّرَ فَھَدای ﴾ ''اور وہ کہ جس نے پہلے تقدر معین کی پھر ہدایت دی' ۔ یہ آیت ہمارے آج کے موضوع ''ایمان بالقدر'' کے حوالے ہے بہت اہم ہے۔ سب سے پہلے اس لفظ' فَدَّرَ '' کو بچھے ۔ قدر سے ایک لفظ عوالے ہیں ۔ 'قدرت' بنآ ہے جس کے معنی اختیار اور طاقت کے ہیں ۔ ''قدرت' 'کے لفظی معنی ہیں ؛ کسی شے کی قدر و قیمت ۔ جب یہ لفظ بطور فعل آئے گا تو اس کے معنی ہوں گے : کسی

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب القدر باب ما جاء في التشديد في الخوض في القدر\_

شے کی قدر و قیمت کاتعین کرنا (to evaluate)۔قرآن مجید میں پیلفظ ایک ہے زائد مرتبه آيا ہے مثل : ﴿ مَا قَدَرُوا اللّٰهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ (الحج: ٧٤) "ان لوگول نے الله كى قدر بی نبیں جانی جیسے کہ اس کی قدر کاحق تھا''۔ہم بیتو کہہ دیں گے کہ وہ' علی مُکلِّ شَيْءٍ فَلِدِيْوٌ " ہے' ہر چیز پر قادر ہے' لیکن وہ کتنا قدیر ہے؟ یہ ہمارے علم میں نہیں آ سکتا۔اس لیے کہ ہمارے ذہن کی تراز وگو یا سنار کی تراز و کی مانند ہے جس میں تو لے اور ماشے تلتے ہیں' منوں سریانہیں تولا جاسکتا۔اس حوالے سے نبی آخرالز ماں مُنَالِّیْنِ کُمُ ايك دعاك الفاظ ملاحظه بون: ((مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْرِفَتِكَ)) "الله! بهم تيرى معرفت حاصل نہ کر سکے جیسا کہ تیری معرفت کا حق ہے' ((وَمَا عَبَدُنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ)) ''اور ہم تیری عبادت نہیں کر سکے جیسا کہ تیری عبادت کاحق ہے''۔اب د کیھے کہ پیھنومٹائٹیڈ فرمارہے ہیں' تا بدویگراں چدرسد! میں اور آپ کس تنتی میں آئیں گے! ای حوالے سے ایک بڑا عمدہ مکتہ ملاحظہ ہو کہ میدانِ حشر کے بارے میں رسول الله كالنَّالِيُّ إِنْ فَهِ ما يا: ((لواءُ الْحَمْدِ يَوْمَنِدْ بِيَدِيْ))(١) (أس ون الله كي حمد كالحجندُ الله كالمجندُ میرے ہاتھ میں ہوگا'' حضور مُنافِیناً کا نام محد بھی ہے احد بھی ہے حامد بھی ہے محمود بھی ہے۔ یعنی پیسارامعاملہ حمد کے گرد ہی گھومتا ہے تو اس اعتبار سے قیامت کے دن در بارِ الٰہی میں اللہ کی حمد کا حجنڈ ابھی رسول اللّٰهُ فَاللّٰیَّا کے پاس ہوگا۔اب وہ در بارِالٰہی کیا ہوگا' . بیتو ہم سمجے نہیں سکتے'البتہ بھی امیر خسر و نے کہاتھا ۔

خدا خود مير محفل بود اندر لا مكال خسرو محر شنع محفل بود شب جائے كه من بودم!

# اللہ نے ہر چیز کا نداز ہ مقرر کررکھا ہے!

لفظ''قدر'' کے حوالے ہے جیسا کہ میں نے آپ کو بتایا کہ اس سے ایک تو لفظ ''قدرت'' بنا ہے اورایک کسی شے کی قدرو قیت کسی شے کا انداز ہمقرر کردینا بھی قدر ہے۔اللہ تعالیٰ نے بھی ہرچیز کا ایک انداز ہمقرر کررکھا ہے۔مشکوٰۃ شریف میں'' کتاب

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي كتاب المناقب 'باب في فضل النبي منتهد

الایمان' کاایک پوراباب' باب الایمان بالقدر' کے عنوان سے ہے اوراس کی پہلی حدیث مسلم شریف کی روایت ہے جوحضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص ﷺ ہے مروی ہے۔ حضرت عمر ڈین العاص سر دارانِ قریش میں سے تھے۔آ پٹا کیک بڑے سیاست دان اور بڑے بہادرانسان تھے ان کے بیٹے عبداللہ سے بیروایت مروی ہے۔۔۔ اس حوالے سے بڑی دلچسپی کی بات بیہ ہے کہ باپ اور بیٹے کے مزاج میں بُعدالمشر قین تھا' بایں طور کہ حضرت عمرو بن عاص وہاٹنے: جنگجو ٔ سیاست دان اور بڑے سر داروں میں سے تھے جبکہ حضرت عبداللدانتہائی زاہداور عابد تھے۔ان کے بارے میں آتا ہے کہ یہ پوری پوری رات نوافل پڑھتے اور ہر روز روز ہ رکھتے تھے ۔ جب رسول اللّٰه کَالْتَیْنِیمُ کو ان کے اس معمول كا بِتا جِلا تُو آ بِ مَنَا لِيَنِيمُ نِي انْهِينِ بلا كرفر ما يا: ((يَا عَبْدُ اللهِ أَ لَهُ أُخْبَرُ أَنَّكَ تَصُوْمُ النَّهَارَ وَتَقُوْمُ اللَّيْلَ)) ''ا عبدالله! مجھے بی خبر ملی ہے کہتم ہر روز روزہ رکھتے ہواور بورى بورى رات (نفل ميس) قيام كرتے ہو!" آ ب نے كها: بكلى يار سُولَ الله ين جى مان يارسول اللهُ "- آپ مَلَيْ لَيْمُ فِي مايا: ((فكر تَفْعَلْ ....) (''ايمامت كياكرو' --یہی عبداللہ بنعمرو بن العاص واللہ صحیح مسلم کی اس حدیث کے راوی ہیں کہ نبی ا کرم مَا اللَّهُ اللَّهِ نے فرمایا: ((كَتَبَ اللَّهُ مَقَادِیْرَ الْحَلَائِقِ قَبْلَ اَنْ یَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضَ بِحَمْسِيْنَ ٱلْفَ سَنَةِ))(٢) ' الله تعالى نِحَلُوقات كى مقدارين اور تقديرين لكه دى تهين آ سانوں اور زمین کی تخلیق ہے بچاس ہزار سال قبل''۔ یہ ہے قدریا تقدیر ۔ یعنی اللہ تعالی نے ہر چیز کااندازہ ہزاروں سال پہلےمقرر کر دیا تھا۔

# لفظ '' کتاب' ہے مراداللہ کاعلم قدیم ہے!

زیر مطالعہ صدیث میں ((فَیَسْبِقُ عَلَیْهِ الْکِتَابُ)) کے الفاظ آئے ہیں۔ یہاں ''کتاب'' سے مراد کیا ہے؟ اس حوالے سے سورة الحدید کی آیت ۲۲ ملاحظ ہوجو میں نے خطاب کے آغاز میں پڑھی تھی: ﴿ مَا آصَابَ مِنْ مُصْلِیَةٍ فِی الْاَرْضِ وَلَا فِیْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب النكاح باب لزو حك عليك حق

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب القدر باب حجاج آدم و موسى الله

یہاں ایک بات جان لیجے کہ اللہ تعالیٰ کاعلم قدیم ہے ٔ حادث نہیں ہے۔ بعض گمراہ فرقوں کاعقیدہ بیہ کہ کوئی شے جب ظہور پذیر ہوتی ہے تو اللہ کے علم میں آتی ہے۔ اسے در برع'' کہتے ہیں۔ معاذ اللہ 'ثم معاذ اللہ 'بیشانِ خداوندی سے بہت بعید ہے۔ وہ تو عالم ماکان و ما یکون ہے۔ جو بھی کچھ تھا'یا آج تک رہا ہے اور جو بھی کچھ ہوگا وہ سب کچھاس ماکان و ما یکون ہے۔ جو بھی کچھ تھا'یا آج تک رہا ہے اور جو بھی کچھ ہوگا وہ سب کچھاس کے علم میں' آنِ واحد'' میں موجود ہے۔

آنِ واحد کے لفظ کو میرے ایک تجربے کے حوالے سے اچھی طرح سمجھ لیجے۔
10 امرے ۱۹۲۷ء میں' میں نے پہلا ہوائی سفر لا ہور سے کراچی کا کیا تھا۔ اُس وقت فوکر
فرینڈشپ چلا کرتا تھا جوایک چھوٹا سا طیارہ تھا جوزیادہ بلندی پڑئیں جاتا تھا۔ میں اس
سفر کے دوران کھڑ کی سے دیکھتا جاتا تھا کہ اس وقت ہم کہاں پہنچ گئے ہیں اور اب جو
روشنیاں نظر آ رہی ہیں یہ کس شہر کی ہیں۔ اوکاڑہ' سا ہوال اور پچھ دوسرے شہر گزرنے
کے بعدایک دم میں نے لودھراں' بہاولپوراورسہ سٹہ کی روشنیاں بیک وقت دیکھیں۔
تب مجھے یہ خیال آیا کہ جب میں ٹرین کے ذریعے کراچی جاتا ہوں تو لودھراں پہنچ کر
میں سمجھتا ہوں کہ ابھی بہاولپور آ دھ گھنٹے بعد آئے گا'اس طرح وہ میرے لیے ستھتبل کی

 التَّنْيْطَانِ))(۲) ''اورا گرتم پرکوئی مصیبت واقع ہوجائے تو بینہ کہو کہ کاش میں ایبا ایسا کر

لیتا بلکہ تم کہو کہ بیتواللہ نے میرے لیے مقدر کیا تھااور وہ جو جا ہتا ہے کرتا ہے اس لیے کہ

لفظ 'لُو''( کاش) ہے شیطانی عمل کا درواز ہ کھل جاتا ہے۔'' تقذريكا دوسرا ببلو 'مَا يَفْعَلُ الْإِنْسَانُ ' صِمْعَلَ ہے۔ يبال آكرتقدريكا مسله بہت میڑھا ہوجا تا ہے کہ آیا اعمال وافعال کے حوالے سے انسان کے پاس کوئی اختیار ہے کہیں؟ (Do I have any free choice?) یا ہرشے پہلے سے طے شدہ ہے؟ اس حوالے ہے بعض روایات بھی ہیں جواس کی تائید کرتی ہیں کہ ہر چیزیہلے سے طے شدہ ہے' لکھی ہوئی ہے ۔اربعین نو وی کی زیر درس حدیث گویااس کی مثال ہے کہ ہر چیز سلے ہے لکھ دی گئی ہے اور رحم ما در ہی میں لکھ دیا گیا تھا کہ یہ بد بخت ہے یاسعا دت مند۔ اب ایک شخص ساری عمر نیکی کے کام کرتار ہااور آخری وفت میں آ کر کوئی ایسا حادثہ پیش آ گیا کہاں نے اہل جہنم کے سے کام شروع کردیے اور وہ جہنمی ہوگیا۔ یا ایک شخص

(١) سنن ابي داؤد٬ كتاب السنة٬ باب في القدر\_

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب القدر ؛ باب في الامر بالقودَ وترك العجز والاستعانة باللُّه\_

ہمارے ہاں ایک گروہ ان لوگوں کا ہے جواس پر قناعت کرتے ہیں جواللہ اور اُس کے رسول مَالِیْنِیْم نے کہہ دیا' اس سے آگے مین شخ نہیں نکالتے۔ بیلوگ محفوظ راستے پر ہیں۔ لیکن بہر حال انسان کو اللہ نے عقل بھی دی ہے اور بیعقل سوالات اٹھاتی ہے اور زیادہ ذہین انسان سوچتے ہیں' غور وفکر کرتے ہیں' بات سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس اعتبار سے ہمارے ہاں دو طبقے ہوگئے' جربیا ورقد ربیہ۔ جبر بیفرقے کا نقطہ نظر ہیہ کہ انسان مجبور محض ہے اور اسے کوئی اختیار حاصل نہیں' جبکہ دوسرا نقطہ نظر اس کے بالکل برشکس ہے کہ انسان قادر مطلق ہے۔ اور جو جا ہتا ہے کرتا ہے' وہ اپنے فیصلے میں مختار مطلق ہے' اس نقطہ نظر کے حاملین کوقد ربیہ کہا جاتا ہے۔ اس ضمن میں علامہ اقبال کا بیشعر مجھے شعر ہونے کے اعتبار سے بہت خوبصورت لگتا ہے۔

ت*قدیر کے* پابند نباتات و جمادات موّمن نقط احکام الٰہی کا ہے پابند!

اس شعر میں انسان سے ہر شم کی پابندی کی نفی کر دی گئی ہے اور بتایا گیا ہے کہ وہ صرف اللہ کے احکام کا پابند ہے۔ نتیجہ کے اعتبار سے یہ بات ضح ہے کہ پابندی اصل میں اللہ کے احکام کی ہے کیکن تقدیر کی پابندی سے بھی انسان پوری طرح آزاد نہیں ہے۔ یہ بھی لینا کہ تقدیر کی پابندی صرف نباتات و جمادات ہی کا معاملہ ہے مبالغہ ہے اور ظاہر بات ہے کہ کوئی شاعر نوا ہے وہ علامہ اقبال ہی ہو مبالغے سے نہیں نے سکتا۔ سورة الشعراء میں عام شعراء کی جوصفات بیان ہوئی ہیں ان میں ایک بیہ ہے کہ وہ مبالغہ کرتے ہیں:
﴿ وَالشَّعَورَ آءٌ يَتَّامُهُمُ الْغَاوُنَ ﴿ اَلَمْ تَوَ اَنَّهُمْ فِنی کُلِ وَادٍ يَنِيمُونَ ﴿

وَانَّهُمْ يَقُوْلُوْنَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿

''اورشاعروں کی پیروی تو گمراہ لوگ کیا کرتے ہیں۔کیاتم نے نہیں دیکھا کہ وہ ہروادی میںسرگرداں بھرتے ہیں اور کہتے وہ کچھ ہیں جوکرتے نہیں ہیں۔''

ہردوں میں مردوں ہوتی ہے۔ اس لیے کہ ان کا فکر جتنا بلند تھا ان کا ممل اس
یہ بات علامہ اقبال پر بھی چیپاں ہوتی ہے' اس لیے کہ ان کا فکر جتنا بلند تھا ان کا ممل اس
کے اعتبار سے بہت ہی نیچے اور بہت ہی کم تھا۔ بہر حال اس شعر میں انہوں نے جو بات
کہی ہے وہ صحیح نہیں ہے' اس لیے کہ انسان بہت سے اعتبارات سے مجبور ہے۔ سب سے
پہلے انسان کے اندرا کیک'' تقدیر نوع' ہے۔ ایک چھوٹی می چڑیا اڑتی پھرتی ہے کیکن
بہلے انسان نہیں اُڑ سکتا۔ یہ ٹھیک ہے کہ انسان نے جہاز ایجاد کر لیا جو پانچ پانچ سوآ دمی اور
انسان نہیں اُڑ سکتا۔ یہ تقدیر نوع ہے۔ اللہ
سینکٹر وں من سامان لے کر اڑتا ہے لیکن انسان خود تو نہیں اڑ سکتا۔ یہ تقدیر نوع ہے۔ اللہ
تعالیٰ نے ہرنوع (species) کے لیے ایک انداز ومقرر کردیا ہے اور وہ اس انداز بے
میں ہی رہے گا' اس سے با ہز ہیں جا سکتا۔

اس کے علاوہ انسان میں ایک ' تقدر شخصی ' ہے۔ بعض اوصاف وصفات انسان کو وراثتاً ملتے ہیں جن کے بارے میں اس کے پاس کوئی اختیار نہیں ہے۔ بیہ بات پہلے بھی مانی جاتی تھی اور آج سائنسی انداز میں اسے یوں کہا جاتا ہے کہ بیہ چیز آپ کے جینز (genes) میں ہے اور جینز کوکوئی بدل نہیں سکتا۔ جو اوصاف وصفات آپ کو اپنے والدین کی طرف سے ملتے ہیں وہ آپ کی شخصیت کو فیصلہ کن طرز پر ڈھال دیتے ہیں۔ اب یہ جینز بھی ایک طرح کی پابندی ہے۔ دوسرے بید کہ خاص طور پر ماں کی گوداور میں۔ اب یہ جینز بھی ایک طرح کی پابندی ہے۔ دوسرے بید کہ خاص طور پر ماں کی گوداور بھی ۔ ابتدائی ماحول کے جو اثرات انسانی شخصیت کے او پر مرتسم ہوتے ہیں وہ بھی برے مستقل اور پختہ ہوتے ہیں۔ ان دونوں چیز وں لیمن نوع اور شخصیت کو آپس میں ضرب وے لیجے تو اس سے ایک شے تیار ہوتی ہے جس کو قرآن ' شاکلہ' کہتا ہے : ﴿ قُلُنُ مُرِبُ کُمُ اَعُلُمُ بِمَنْ هُوَ اَهُدای سَیْدِیگُا ﴿ ﴾ (بنی اسرائیل) مرب وے لیجے تو اس سے ایک شے تیار ہوتی ہے۔ سوتمہارا پر وردگار اس شخص سے ذوب واقف ہے جو سب سے زیادہ سید ھے راستے پر ہے' ۔ شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے خوب واقف ہے جو سب سے زیادہ سید ھے راستے پر ہے'۔ شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے خوب واقف ہے جو سب سے زیادہ سید ھے راستے پر ہے'۔ شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے خوب واقف ہے جو سب سے زیادہ سید ھے راستے پر ہے'۔ شاکلہ کہتے ہیں شکل دینے

اس بات کومخنلف احادیث میں حضور مُنالِینَا ان بہت خوبصورتی ہے بیان کیا ہے۔ ا میک حدیث بڑی اہم ہے ۔حضرت ابو ہر رہے وظائفے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللّٰهُ مَا لَیْفِطُ نے فرمایا: ((اکٹائش مَعَادِنُ))''انسان معدنیات کی طرح ہیں''۔ آپ جانتے ہیں کہ معد نیات میں سے جس کچ وھات (orc) کوصاف کرلیا جائے وہی وھات خالص شکل میں حاصل ہوجاتی ہے۔ ظاہر ہے کہ سونے کی ore سے سونا بنے گا اور چاندی کی ore سے چاندی ہی ہے گی 'سونا تو نہیں بن سکتا'اسے جتنا چاہیں صاف کر لیں۔اس اعتبار ے نبی اکرم ٹلاٹی کے فرمایا: ((اکتّامُ مَعَادِنُ))''انسان بھی معدنیات کی طرح ہیں''۔ یعنی ان کی ore بھی مستقل بالنرات ہے۔ آ کے فرمایا:((خِیَارُهُمْ فِی الْجَاهِلِیَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الْإِسْلَامِ إِذَا فَقِهُوْ ا))(١) ' ان ميں جوجاہليت كے دور ميں بہترين تھے وہی اسلام میں بھی بہترین ہیں جبکہ ان کے اندر دین کا فہم آ جائے'' لیعنی اگر دورِ جاہلیت میں وہore سونے کی تھی تو اسلام نے اسے صاف کر کے خالص سونا بنا دیا اوراگر وہ چاندی کی ore تھی اور اسلام نے اس کوصاف کر دیا تو وہ نکھرتی ہوئی' چیکتی موئی چاندی بن گئی۔البنداس میں ایک اضافہ کیا حضور مُلَاثِیْرِ نے کہ ایسا تب ہوگا جب ان کے اندر دین کافنم واخل ہو جائے ۔ اب آپ دیکھیں کہ اسلام لانے سے پہلے بھی بہترین حضرت ابوبکرصدیق ہڑھٹیا تھے اور اسلام لانے کے بعد بھی بہترین حضرت ابوبکڑ

<sup>(</sup>١) صحيح البحاري كتاب المناقب باب قول الله تعالى: ﴿ يَأْلَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَفُنكُمْ مِنْ ذَكْرٍ ... ﴾

ور اربعین نؤوی معرب مور 199 مرم خطاب جمع می

ہی ہیں حضور مَالْ عَیْرَ کُونبوت ملنے سے پہلے بھی بہترین خاتون حضرت خدیجۃ الکبری اللَّهُ تھیں ۔ اورآ پ کی نبوت پرایمان لانے کے بعد بھی بہترین خاتون حضرت خدیجۃ الکبری ٹائی ہیں۔ اس صمن میں ایک اور حدیث حضرت ابودر داء خاشؤ سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہم ایک روزحضور مُناتَیْز کم کے پاس تھے اور ہم سوچ رہے تھے کدونیا میں کیا کیا بیش آنے والا ہے۔اس دوران حضورمَ اللَّيْمَ نے ہم ہے ایک بات کہی: ((اذا سَمِعْتُمْ بِجَبَلِ زَالَ عَنْ مَكَانِهِ فَصَدِّقُوْا)) ''الرَّم بيسنوكه كوئي بهارُا بني جلَّه على ليا جوَّمان لينا''- ((وَإِذَا سَمِعْتُمْ بِرَجُلٍ تَغَيَّرَ عَنْ خَلُقِهِ فَلَا تُصَدِّقُوْا))(١) ' 'اورا رَمْ سنو كه كو كَي شخص اين جبلت ہے بدل گیا ہے' تو کبھی نہ ماننا۔''

#### ايمان بالقدركي ابميت

ایمان بالقدر کی اہمیت کے حوالے ہے ایک اور حدیث ملاحظہ سیجیے کہ تقذیر پر ایمان کس قدرلازم ہے۔ایک تابعی جناب ابن دیلمی ٹینٹیے فرماتے ہیں کہ میرے دل میں تقدر کے بارے میں کچھ وسوسے پیدا ہوئے تو میں نے اس کے بارے میں جانے کے لیے جو بھی کبار صحابةً اس وقت بقید حیات تھے ان سب سے ملاقات کی۔سب سے پہلے میں حضرت أبی بن كعب والليز كے پاس گيا (جن كے بارے ميں حضورمَ لَيْنَا فِيرَا فِي مِن اللَّهِ مِن مِير عصابةً مِين قرآن كاسب سے برا عالم أبي بن كعب ہے۔'')ان کے علاوہ میں حضرت عبداللہ بن مسعود طالطہ کے پاس گیا (جواربعین نووی کی زیر درس حدیث کے راوی ہیں اور فقہاء صحابہ میں سے ہیں۔) پھر میں حذیفہ بن یمان <sub>ڈگافی</sub>ز اور آخر میں زید بن ثابت ڈلٹیؤ کے پاس گیا۔ان سب نے درج زمل بات کہی' جبکہ زید بن ثابت ؓ نے اس بات کومرفوعا نقل کیا' یعنی بیہ بات میں اپنی طرف سے نہیں بيان كرر بابلكه يه بي اكرم الله عَلَيْهُ كَا فرمان ہے: ((لَوْ أَنَّ اللَّهَ عَذَّبَ آهُلَ سَمَاوَ اتِهِ وَآهُلَ أَرْضِهِ عَذَّبَهُمْ وَهُوَ غَيْرٌ ظَالِمٍ لَهُمْ)) ' الله تعالى الرتمام آسان والول اورتمام زمين والوں کو عذاب دینا جاہے تو وہ عذاب دے سکتا ہے بغیراس کے کہ ہم کہیں کہ وہ ظالم

<sup>(</sup>۱) مسند احمد كتاب من مسند القبائل باب من حديث ابي الدرداء عويمر و٢٦٢٢٧ -

ومر اربعین نؤوی کرده کالا 200 کاله کالا خطابات جمع کهی

ہے'۔ ظاہر ہے تمام زمین والوں اور آسان والوں میں نیکوکار بھی آگئے۔ یہاصل میں ایک بڑا اہم مسئلہ ہے جو اہلِ سنت والجماعت اور معزلہ کے درمیان مختلف فیہ ہے۔ معزلہ کے طرز پر اہلِ تشخ کا بھی عقیدہ یہ ہے کہ اللہ پر عدل واجب ہے' جبکہ اہل سنت والجماعت کے نزدیک اللہ پر کوئی شے واجب نہیں ہے۔ اللہ کا اختیار مطلق ہے' وہ جو چاہے کی نیک چاہے کی نیک چاہے کی نیک آوئی کو عذاب و سکتا ہے: ﴿ يَغْفِرُ لِمَنْ يَّشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَّشَاءُ وَ اللّٰهُ عَلَى کُلِ اللّٰهُ عَلَى کُلُ اللّٰهُ عَلَى کُلُ اللّٰهُ عَلَى کُلُ وَ عَلَی کُلُ اللّٰهُ عَلَی کُلُ اللّٰهُ عَلَی کُلُ اللّٰہِ وَ اللّٰهُ عَلَی کُلُ اللّٰہُ عَلَیْ کُلُ اللّٰہُ عَلَی کُلُ اللّٰہُ عَلٰی کُلُ اللّٰہُ عَلَی کُلُ اللّٰہُ عَلٰی کُلُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلٰی کُلُ اللّٰہُ ا

آ كرسول الله كَالْيَّا أَنْ عَرْما يا: ((وَلَوْ رَحِمَهُمْ كَانَتْ رَحْمَتُهُ خَيْرًا لَهُمْ مِنْ اَعْمَالِهِمْ))''اوراگراللہ ان (تمام آسان والوں اورتمام زمین والوں) پر رحم کرے تو اُس کی رحمت یقیناً لوگوں کے اعمال ہے بہت بالا ہے'' \_ بینی اس کی رحمت بہت بلند و برتر ہے' وہ جو چاہے کرے۔ وہ اگر ابوجہل کو بخش دے یاکسی انتہائی نیک شخص کو عذاب د عن وكن اعتراض كرسكائ ؟ آ كفر ما يا: ( وَ لَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا فِي سَبِيْل اللهِ مَا قَبِلَهُ اللهُ مِنْكَ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ)) ''اورا كُرتم أحد بهارُ ك برابرسونا الله كي راہ میں خرچ کروتو اللہ تعالیٰ اسے قبول نہیں کرے گا جب تک کہتم تقذیریرا یمان نہیں رکھو كَ ' - حديث ك آخرى حصه كا ذكر ما قبل بهي مو چكا ، - ((وَ تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ)) ''اورتم جان لوكہ جو چيز (مصيبت يا تكليف) تم پر واقع ہوئی ہے وہ ملنے والی تھی ہی نہیں'' یعنی وہ تو اللہ تعالیٰ کے علم قدیم کے اندر پہلے سے کھی ہوئی موجود تقى اوروه تو آنى بى آنى تقى \_ ( ( وَ أَنَّ مَا أَخْطَاكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيْبَكَ ) ' ' اورجو چيزتم \_ \_ حِموث كَنُ وه تَمهيل ملني بي نهيس تقى' - آخر ميل فرمايا: ((وَلَوْ مُتَّ عَلَى غَيْر كَهَٰذَا لَدَ خَلْتَ النَّارَ))('' ' اوراگراس عقیدے کے سواکسی اور پرتمہاری موت واقع ہو کَی تو تم جہنم میں داخل ہو گئ'۔ یہ ہےایمان بالقدر کی اہمیت۔

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب السنة باب في القدر

### ايمان بالقدركي وضاحت

اب میں تقدیر کے اس مشکل مسئلہ کوانگریزی کی دواصطلاحات کے حوالے سے واضح کروں گا۔ایک ہے preknowledge یعنی کسی چیز کا پہلے سے علم ہونا اور ایک ہے predetermination لین کسی شے کا پہلے سے طے پاجانا۔ان دونوں میں خلط مجد نہیں کرنا چاہیے۔اللہ کے علم قدیم کو جرستاز منہیں ہے بایں معنی کہ اس کے علم میں ہے کہ آپ بیکام کریں گے تواس کا مطلب ہرگزینہیں ہے کہ آپ وہ کام اس کے جبر کے تحت کررہے ہیں۔ میں اس کی ایک سادہ می مثال دیا کرتا ہوں۔ آپ کسی بچے کے سامنے کوئی تھلونا رکھتے ہیں تو آپ کوتقریباً سوفیصدیقین ہوتا ہے کہ وہ اس تھلونے کی طرف متوجہ ہوگا'اے اٹھائے گا'لیکن ہوسکتا ہے کہ بچیاُس وقت کسی اور دھن میں ہواور وہ اس کھلونے کی طرف توجہ نہ کرے۔اوراگر وہ اسے اُٹھا بھی لیتا ہے تو اُس نے آپ ے مجبور کرنے ہے نہیں اٹھایا بلکہ اس نے اپنے ارادے اور اختیارے اٹھایا ہے۔ <sup>لیک</sup>ن الله تعالیٰ نے ہر چیز کا جوانداز ہ مقرر کیا ہوا ہے وہ انداز ہ (جے تقدیر کہا جاتا ہے ) اللہ کا علم قديم ہے جو بھی غلط ثابت نہيں ہوسكتا'اس ليے كدوه بِكُلِّ شَيْءَ عَلِيْم ہے۔اب اگر preknowledge اور predetermination کے اندر فرق کر لیا جائے تو معاملہ بھومیں آجائے گا کہ انسان اینے افعال میں مجبور نہیں ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے علم کے مطابق جو چیزلکھ دی گئی ہے وہ تو ہوکر رہے گی کیکن اُس کے کرنے میں آپ پر کوئی جرنہیں ہے۔

# ایمان بالقدر *کے ثمر*ات

اب میں آپ کو بیہ بتانا چاہتا ہوں کہ اس عقید ہ تقدیر کے کیا کیاسبق ہیں' اس کے کیا کیاسبق ہیں' اس کے کیا کیاشرات ہیں اور کتنی بڑی بڑی نعمتیں اس میں پوشیدہ ہیں۔سورۃ الحدید کی بیرآیت ہم قبل ازیں پڑھ آئے ہیں:

﴿ مَا آصَابَ مِنْ مُصِيْبَةٍ فِى الْاَرْضِ وَلَا فِنْ اَنْفُسِكُمْ اِلَّا فِىٰ كِتَابٍ مِّنْ قَبْلِ اَنْ نَّبْرَاهَا ۚ اِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللّٰهِ يَسِيْرُ ۞ ﴾ ر اربعین نُووی کی معربت نہ زبین میں اور نہ تمہاری جانوں میں گریہ سب کھ ''نہیں پہنچی کوئی مصیبت نہ زبین میں اور نہ تمہاری جانوں میں گریہ سب کچھ ایک کتاب میں لکھا ہوا موجود ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے ظاہر کر دیں۔ یقینا یہ اللّٰہ یر بہت آسان ہے۔''

اب اس کا جونتیجہ نکلتا ہے وہ اس سے اگلی آیت میں بیان ہوا ہے:﴿لِکَیْئَلَا قُانْسُوْا عَلٰی مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفُرَحُوْا بِمَا اللَّكُمْ ﴿ ° ْتَا كَهُمْ رِخْ وَغُمْ نِهُ كِيا كُرُواسِ چِيزِ برجوتمهار \_ ہاتھ سے جاتی رہی اور اتر ایا نہ کرواس چیز پر جوالڈ تمہیں دے دے' ۔ انسان کا معاملہ بیہ ہے کہ جب کوئی تکلیف یا مصیبت آگئ تو فوراً مایوں ہوگیا' بددل ہوگیا' افسر دہ وآزردہ ہوگیا۔اس سے بھی آ گے جھنجلا ہٹ ہوئی کہ کیوں ہوا' کیسے ہوا' نہیں ہونا جا ہے تھا۔ فرض کیجے کہ آپ پر کوئی تکلیف کسی دوسر ہے خص کے ذریعے ہے آئی ہے تو اس پر آپ کو غصر آئے گا اور انقامی کیفیات بیدا ہول گی۔ بیسب کی سب کیفیات صرف اس ایک سوچ سے ختم ہو جاتی ہیں کہ بیتو اللہ کی طرف سے تھااور بیہونا ہی تھا۔اب بیٹم وغصہ ُر خج وصدمهٔ ما یوی (frustration) اور جهنجهلا بث سب کاسب ختم ہوگیا ---- یہاں میری میہ بات بھی ذہن نشین کرلیں کہاس دور میں جو ذہنی بیماریاں ہمارے اندراور خاص طور پر کھاتے پینے لوگوں میں بہت زیادہ عام ہورہی ہیں بلکہ ہوچکی ہیں' ان میں اصل دخل ا نہی کیفیات کو ہوتا ہے۔اب اگرانسان کو یہ یقین ہو کہ بیتو ہونا ہی تھا اور پیسب اللہ کی طرف سے ہے تو رنج وغم کی بیساری کیفیات ختم ہو جا کیں گی اور انسان ذہنی بیاریوں ہے بھی محفوظ رہے گا۔

اس حوالے سے یہ یادر کھیں کہ اس کا ہرگزیہ مطلب نہیں ہے کہ کی نے آپ پر زیادتی کی ہے تو آپ بدلہ نہیں ہے کہ کی نے آپ پر زیادتی کی اور آپ انتقام لینے پر قادر ہی نہیں ہیں تو آپ '' قبرِ درویش ہر جانِ درویش' کے مصداق اندر ہی اندر چھ قادر ہی نہیں گئالہ تا گرآپ انتقام پرقادر ہیں تو آپ کے سامنے دوراستے (options) ہیں۔ چاہو آپ اس معاف کر دیں اور چاہو آپ اس سے بدلہ لے لیں۔ اب بیں۔ چاہو آپ اس معاف کر دیں اور چاہو آپ اس سے بدلہ لے لیں۔ اب دیکھئے' قرآن کیم فطر سے انسانی سے بہت قریب تر اور بہت متوازن کتاب ہے کہ اس

میں ان دونوں کا جواز اور ان دونوں کی حکمت موجود ہے۔ چنانچہ ایک مقام پر فرمایا: ﴿ وَإِنْ تَغَفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُوزٌ رَّحِيْمٌ ﴿ ﴾ (التغابن)'' اوراكرتم معاف کر دو' اور بخش دو' اور درگز ر ہے کام لوتو یقیناً اللہ بھی بخشنے والا رحم فر مانے والا ہے''۔ابیارو بیاختیار کرنے سے انسان کوروحانی ترتی حاصل ہوگی۔لیکن اس میں ایک اندیشہ بھی ہے کہ اُس شخص میں شرارت کرنے کی ہمت مزید بڑھ جائے گی۔ایک شخص نے آج آپ کو تھیٹر مارا ہے اور آپ نے بھی جوائی تھیٹررسید کردیا تو آئندہ کے لیے اسے ہوش آ جائے گا'اوراگر آپ اے معاف کر دیتے ہیں تو ہوسکتا ہے کہ وہ کل کسی اور کو تھیٹر ماردے۔اس اندیشہ سے بچنے کے لیے''قصاص''یعنی بدلہ لینے کامعاملہ ہے:﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَلِوةٌ يُنْأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ (البقرة:١٧٩) "اعقل والواقصاص ميس تمہارے لیے زندگی ہے'۔قصاص کوزندگی قرار دینے کی وجہ رہیہے کہ دُنیا کا نظام قصاص کے بغیر نہیں چل سکتا۔اس قصاص ہی کا ایک نظام ہے جوہم نے اپنے طور پر قائم کررکھا ہے۔ پولیس' تھانے' عدالتیں اور پھانی کے تختے سب اس لیے تو ہیں۔اگریہ نہ ہول تو بدمعاش'شریراورغنڈے آئے دن کسی نہ کسی کوشگ کرتے رہیں۔ بید وسری بات ہے کہ ہارے ہاں کرپشن کی وجہ سے یہ چیزیں اب اتنی مؤ ٹرنہیں رہیں'لیکن بہر حال یہ نظام تو ای لیے بنایا گیاتھا کہ اس سے ان جرائم کی روک تھام ہوگی۔اب اگر کسی شخص نے آپ كے ساتھ زيادتى كى ہے تو آپ كے پاس معاف كرنے اور انتقام لينے كے دونوں آپش ہیں۔آپ کواں شخص پر زیادہ غصہ اس ونت آئے گا جب آپ سیمجھیں کہ اس نے اپنی مرضی ہے یہ کیا ہے 'لیکن جب آپ کے علم میں ہوگا کہ ایبا اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہونا ہی تھا تو آپ کا غصہ اتنی شدت کانہیں ہوگا۔ بہر حال اس مخص نے بیزیا وتی کی ہے لہذا آپ اس سے انقام لینے میں حق بجانب ہیں۔

اں حوالے سے میں ایک واقعہ سنایا کرتا ہوں کہ ایک درولیش پیہ کہتے ہوئے جار ہا تھا:'' جورتِ کرے سوہو' جورتِ کرے سوہو!'' ایک شخص نے اسے پھر مار دیا۔ اُس نے پلیٹ کر دیکھا تو پھر مارنے والے نے کہا: کیا دیکھ رہے ہو؟ جورتِ کرے سوہو! اُس و اربعین نؤوی معرب 204 عرب خطاب جمد کدی

درویش نے کہا کہ مجھے پھرتو اللہ کے حکم ہے ہی لگا ہے کیکن میں دیکھ رہا ہوں بچ میں منہ کالاکس کا ہوا ہے؟ یعنی وہ کون ہے جس نے اپنے لیے اللہ کا غصہ اللہ کا عذاب کمایا ہے! بہرحال چونکہ درمیان میں کوئی شخص ذریعہ بن گیا ہے اس لیے آپ اس سے بدلہ لے سکتے ہیں۔

# مؤمن ہےمطلوب: تقدیر پریقینِ کامل

سورۃ التوبہ کی جوآیت میں نے خطاب کے آغاز میں آپ کوسنائی اس کا لپس منظر سمجھ لیجے۔ جب حضور مُن اللہ ہُم سلطنتِ روما کے ساتھ کراؤ کے لیے جارہ ہیں'اس لیے تمام مسلمان چلیں۔ چنانچہ اس نفیرِ عام کی بدولت آپ کی حیاتِ دنیوی کا سب سے بڑا لیخی تمیں ہزار کالشکر آپ کے جلو میں کی بدولت آپ کی حیاتِ دنیوی کا سب سے بڑا لیخی تمیں ہزار کالشکر آپ کے جلو میں تھا۔ صورتِ حال بیتھی کہ شدید گری تھی' قط کا عالم تھا اور مجود کی فصل مکمل تیار تھی۔ صاف نظر آ رہا تھا کہ اگر لوگ چلے جائیں تو فصل خراب ہوجائے گی' گل سڑ جائے گی۔ ظاہر بات ہے کہ مجبود کے بلندوبالا درخت کے اوپر چڑھ کر مجبودی اتار ناعور توں کے کرنے کا کام تو نہیں ہے۔ ان سخت حالات میں صحابہ کرام شائی کا شدید ترین امتحان ہوگیا اور منافقین نے کہا کہ ہوش کے ناخن لو' کیا تم اس شدید گرمی اور قبط کے عالم میں شہنشاہ روم منافقین نے کہا کہ ہوش کے ناخن لو' کیا تم اس شدید گرمی اور قبط کے عالم میں شہنشاہ روم میں نبی اگرم شائی گئے گئی کی زبان مبارک سے دلوایا گیا:

﴿ قُلُ لَّنُ يُّصِيْبَنَآ اِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا ۚ هُوَ مَوْلِلْنَا ۚ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ۞﴾(النوبة)

''کہہ دو کہ ہم پرکوئی مصیبت واقع نہیں ہوسکتی گر وہی جو ہمارے ربّ نے ہمارے ربّ ان ہمارے ربّ ہے ہمارے لیے ایمان ہمارے لیے لکھ دی ہے' وہ ہمارا مولی ہے' اور اسی پر بھروسہ کرنا جا ہیے ایمان والوں کو۔''

ایمان والوں نے منافقین کو یہ جواب دیا کہ اللہ ہی ہمارا دوست ہے' وہ ہمارا پشت پناہ اور ہماراولی ہے۔وہ جوکرےہمیں قبول ہے عو''سرتشلیم ٹم ہے جومزاج یار میں آئے''۔

## نه شود نصيبِ وشمن كه شود بلاك سيغت سرِ دوستال سلامت كه تو تخبر آزمائي!

یعنی الله کی طرف سے جو بھی آئے وہ ہمارے لیے خوش آئند ہے ، جاہیے ہمیں وقتی طور پر
ناگوارمحسوس ہویا وہ جسمانی طور پر تکلیف دہ ہو۔اس کا نام تسلیم ورضا ہے ، یعنی الله کی
تقدیر پرراضی رہنااورکوئی شکوہ وشکایت نہ ہونا 'نداللہ سے اور نہ کسی اور سے۔اس کیفیت
کا نام نفس مُطمئنته ہے۔ جیسے تیز سے تیز آندھی بھی مضبوط چٹان کا پچھ ہیں بگاڑ کتی
اس طرح وہ مخص جس کا اللہ پراوراللہ کے علم قدیم پرایمان ہووہ بھی ان مصائب میں نہیں
ڈ گھائے گا۔

# انسان اینے افعال میں کتنا آزادادرکتنا مجبور ہے؟

'' جبر وقد ر'' کی بحث ہمارے ہاں متکلمین کے درمیان بہت عرصہ سے چلی آ رہی ہے لیکن میدمعاملہ حل نہیں ہوسکا۔ میں اس حوالے سے ہلکی ہی کوشش کر رہا ہوں' اس لیے کہ آج سائنس کی ترقی کی وجہ سے بہت ہی چیزیں سمجھانی آ سان ہوگئی ہیں۔اس حوالے سے اجمالی گفتگو قبل ازیں ہوگئی ہے اور میں نے اقبال کا شعر بھی آ پ کوسنایا تھا:

# تقدر کے پابند نباتات و جمادات مؤمن فقط احکامِ اللی کا ہے پابند!

یہ شعرا پے اصل کے اعتبار سے ٹھیک ہے کہ بندہ مؤمن کے لیے اصل پابندی صرف اللہ کے احکام کی ہے' لیکن یہ کہنا کہ اس کے علاوہ کوئی اور پابندی نہیں ہے' یہ درست نہیں ہے' اس لیے کہ انسان بہت سے اعتبارات سے مجبور ہے۔ مثلاً میں اگر ہندوستان میں پیدا ہوا تو اس میں میراکوئی اختیار (choice) تو نہیں تھا' اللہ تعالی مجھے انگلتان میں بھی بیدا کرسکتا تھا۔ اس طرح مجھے جوشکل وصورت ملی ہے' جورنگت ملی ہے اس میں بھی میراکوئی اختیار نہیں تھا۔ ظاہر بات ہے کہ یہ چیزیں اللہ تعالی کی طرف سے عطا کردہ (given) اختیار نہیں تھا۔ ظاہر بات ہے کہ یہ چیزیں اللہ تعالی کی طرف سے عطا کردہ (given) ہیں۔ تو اس معاطی میں آ پ اپنے جیز (genes) میں رہنے پر مجبور ہیں۔ جیسے کہا جا تا ہیں۔ تو اس معاطی میں آ پ اپنے جیز (genes) میں رہنے پر مجبور ہیں۔ جیسے کہا جا تا ہیں۔ تو اس معاطی میں آ پ اپنے جیز (genes) میں دینے کوئی شخص اپنی کھال

و اربعین نؤوی کرد کرد (فطابات جمع کرد کرد) کرد کرد (فطابات جمع کمی

(چڑی) ہے تو ہا ہرنہیں آسکتا۔ آپ فربہ ہوتے چلے جائیں تو وہ کھال بھی پھیلتی چلی جائے گی اور آپ کھال سے ہا ہرنہیں نکلیں گے۔اس کو'' نقد برنوع'' کہتے ہیں۔

ایک ہے'' نقتر شِخص'' کہ زندگی کے بالکل ابتدائی دور میں' ماں کی گود میں' اور گھر کے ابتدائی ماحول میں جواثر ات نفساتی طور پر مرتب ہوتے ہیں وہ مستقل ہوتے ہیں۔ اب تقدیر نوعی اور تقدیر شخصی کوآپیں میں ضرب دینے سے ایک شاکلہ وجود میں آتا ہے۔ اس لفظ کے حوالے سے تفصیلی گفتگو قبل ازیں ہو چکی ہے۔۔۔ اس ضمن میں یہاں ایک اور بات نوٹ کریں کہ شاکلہ کے حوالے سے جدید دور کے ماہرین نفسیات میں سے میڈوگل کو بہت بڑا دھو کہ لگا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انسانی شخصیت پوری کی پوری صرف اسی ایک اصول ریمنی ہے:'' no free choice''یعنی انسان کو اینے افعال میں کوئی اختیار حاصل نہیں ہے۔انسان کا میں مجھنا کہ بیرمیں خود کرر ہاہوں محض دکھاوا ہے۔وہ کہتا ہے کہ بیتمهارے جینز میں تھا' تمہاری ابتدائی تعلیم اور تربیت کے اندر تھااس لیےتم یہ کررہے ہو اوراس میں تمہارا کوئی اختیار نہیں ہے۔لیکن قر آن اس نظریے کی نفی کرتا ہے۔قر آن کہتا ہے کہ اس شاکلہ (pattern) کے ہوتے ہوئے بھی انسان کوایک اختیار ملتا ہے:﴿إِنَّا هَدَيْنُهُ السَّبِيْلَ إِمَّا شَاكِرًا وَّإِمَّا كَفُوْرًا ﴿ ثَالِيَا مَهُ ' نِقِينًا مَمْ نِي انسان كوراه دكهادي ابوه شکر گزار ہے یا ناشکرا (بیاس کا اختیار ہے)''۔اب ظاہر بات ہے کہ راستہ چننے کا اختیارانسان کو ہے اور اِس اختیار کے اعتبار سے انسان یا تو مور دِالزام کھبرے گا یا جر و تواب کامستحق ہوگا' یعنی شکر کی روش اختیار کرے گا تو اللہ تعالی کی طرف ہے اجر وثواب ملے گا اورا گر کفر یا کفرانِ نعمت کا روییا ختیا رکرے گا تو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے سزاملے گی۔ واضح رہے کہ انسان اگر چہ اس شاکلہ ہے باہر نہیں نکل سکتا' کیکن اس کے اندر رہتے ہوئے وہ مجبور محض بھی نہیں ہے۔قرآن میں کتنی مرتبہ یہ بات آئی ہے:﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا ﴾ ''الله تعالى مرانسان كواس كي وسعت كےمطابق مكلّف بنا تا ہے''۔اب کس میں کتنی وسعت ہے؟ کس کا شاکلہ کیسا ہے؟ کس کو کیسے جیز ملے تھے؟ کس کو ماحول کیسا میسر آیا تھا؟ بیرساری چیزیں اللہ کےعلم میں بیں اور اس کے

حساب سے ہی اللہ تعالی انسان کا محاسبہ کرے گا۔ بیا ندھے کی لاٹھی نہیں ہے کہ ایک پیانے کے اوپرسب کو جانچا جائے بلکہ ہرایک کا اس کی وسعت اور قدرت کے حساب سے فیصلہ ہوگا۔ ایک شخص میں قدرت زیادہ تھی مگر اُس نے کم کیا تو وہ فیل ہوجائے گا اور اس نے تھوڑ اسا کردیا اگر چہ پہلے کے مقابلے اگر ایک شخص میں قدرت بہت کم تھی اور اس نے تھوڑ اسا کردیا اگر چہ پہلے کے مقابلے میں کم کیا تو وہ کا میاب ہو جائے گا' اس لیے کہ اس میں قدرت ہی کم تھی اور اس کے شاکلہ میں اس سے زیادہ کی وسعت تھی ہی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں میزانِ عمل کے بارے میں کہیں بھی دو بلڑوں کا ذکر نہیں ہے' بلکہ بیفر مایا گیا ہے:

﴿ فَاَمَّا مَنْ ثَقُلَتُ مَوَازِيْنَهُ ﴿ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴿ وَاَمَّا مَنْ خَفَّتُ مَوَازِيْنَهُ ﴿ فَامَّا مَنْ خَفَّتُ مَوَازِيْنَهُ ﴿ فَأَمَّةُ هَاوِيةٌ ﴾ وَمَا اَدُرْبَكَ مَاهِيَهُ ﴿ نَارٌ حَامِيةٌ ﴿ ﴾ (الفارعه) 

( ) بن جس ك (اعمال كا) وزن بهارى موگا تو وه دل بيند عيش مين موگا اور جس 
( ) اعمال كا) وزن بإكاموگا تو اس كا شمكا نه باويد بيت اور تمهيل كيا معلوم باويد 
كيا ب؟ آگ ب و بكتي موئى! "

یوں جھے کہ وہ تراز وایک لٹکنے والی تراز و (spring balance) ہے جس میں دو پلڑے نہیں ہوتے بلکہ اس میں چیز نیچے لئکا دی جاتی ہے تو معلوم ہوجا تا ہے کہ اس کا اتنا وزن ہے۔ قیامت کے دن بھی شاکلہ کے اعتبار سے انسان کا حساب ہوگا۔ تو جس کا عمل اپنے شاکلہ کے اعتبار ہے کم رہ گیا تو وہ ﴿ وَ اَمَّا مَنْ خَفَّتُ مَوَ ازِیْنُهُ ﴾ میں شار ہوگا اور اگر اس نے اپنے شاکلہ کے اعتبار سے تقاضے پورے کر دیے تو اس کا شار ﴿ فَامَّا مَنْ ثَقُلَتُ مُوازِیْنُهُ ﴾ میں ہوگا۔

ایمان بالقدر کا تقاضا: اذ نِ ربّ اور تو فیق ربّ کے بغیر کچھنیں ہوگا!

تقدیر کے حوالے سے میں نے بیم طف کیا کہ اس سے انسان کا خوف ختم ہوجا تا ہے کہ میر اکوئی کچھ نہیں بگاڑ سکتا' سوائے اس کے کہ جواللہ تعالیٰ کے علم میں ہے اور جواللہ کے علم میں ہے وہ بھی ٹل نہیں سکتا۔ اللہ میرا مالک میر ا آقا'میرا دوست ہے اور میر کی مصلحوں سے مجھ سے زیادہ واقف ہے۔ میں تو اپنی نگاہ کی محدودیت short)

قرآن تھیم میں کی مقامات پراللہ کے علم کے بارے میں فرمایا گیا: ﴿إِنَّ رَبِّني بِمَا تَعُمَلُوْنَ مُعِيْطُ ﴿ ﴾ (هو د) ''يقيناً جو بَجَهِتم كررہے ہوميرے ربِّ كاعلم أس كا احاطه کیے ہوئے ہے''۔اب اگر میں سیمجھوں کہ میں اپنی کوشش اور محنت سے کوئی کام کرسکتا ہوں تو یہ بھی اپنے آپ کو دھو کہ دینے کے مترادف ہے' اس لیے کہ میں ہرچیز کا احاطہ کیے ہوئے اللہ کی قدرت اورعلم سے باہر تونہیں جاسکتا۔اس پہلوسے یہ بات بھی جان لو کہ الله کے علاوہ کسی اور پر تو کل مت کرو۔ سورۃ التکویر میں فرمایا گیا: ﴿ وَمَا تَهَاءُ وُنَ إِلَّا أَنْ يَّشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ ﴾ ( اورتم كيه بهي نبيل جإه سكة مروه جوالله رب العالمين حابي 'يعنى صرف تمهارے جاہے سے پھے نہيں ہوگا جب تك كداللدند عاہے۔ای کوہم'' توفیق'' کہتے ہیں۔ایک اذنِ ربی ہے۔آپ نماز پڑھنے جانا چاہتے ہو'اس ارادہ یرآ پ کوثواب مل جائے گا۔اب اگراللہ نہ چاہے تو آپ ایک قدم بھی نہیں ا ٹھا سکتے۔ای طرح اگر آپ چوری کرنا چاہتے ہیں توبیر آپ کی choice ہے اور ظاہر بات ہے اس پرآپ کی پکر ہوگی' اس لیے کہ چوری کا فیصلہ آپ کا پنا ہے۔۔۔۔ کیکن اس کے ساتھ ریجھی حقیقت ہے کہ جو مخص نیکی کے رائے پر چلنا حیابتا ہے اس کے لیے اللہ عزوجل كى طرف ہے رائے آسان كرديے جائيں گے: ﴿ فَسَنْيَسِّوُهُ لِلْيُسْوٰى ﴾

''پس اس کوہم آسان طریقے کی توفیق دیں گے''۔اور جو برائی کا راستہ اختیار کرتا ہے اللہ اے آہتہ آہتہ تی میں پہنچادے گا: ﴿ فَسَنُیَسِّرُهُ لِلْعُسُولِی ﴿ وَاللَّهِ لِهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ل ہماں ۔ کے لیتی کاراستہ آسان کردیں گے۔''

ہم اس کے لیے ختی کاراستہ آسان کردیں گے۔'' الغرض جب انسان کویہ یقین آ جائے کہاذنِ رب اور تو فیق رب کے بغیر میں کچھ نہیں کرسکتا تو پھرای ہے تو کل جنم لیتا ہے۔مثلاً اگر آپ نے رات کو فیصلہ کیا کہ ہے آپ نے سفر کرنا ہے اور آپ کے پاس سارے اسباب و وسائل موجود ہیں ۔گاڑی کی بھی آپ نے چیکنگ کروالی ہے بیٹرول کی ٹینکی بھی فل ہے اس سب کے باوجودا گرآپ نے سمجھا کہ میں چلا جاؤں گا تو آپ دھو کے میں ہیں' فریب میں ہیں ۔سورۃ الکہف میں اس كانقشه يوس تهينجا كيا ب: ﴿ وَلَا تَقُولُنَّ لِشَائَى إِنِّي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَدًّا ﴿ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ الله ﴾ '' برگز بھی مت کہنا کہ میں بیکام کل ضرور کروں گامگر بیک اگر نشد نے جاہا''۔انگریزی میں کہتے ہیں: There is many a slip between the cup and the lip دودھ کا پیالہ تمہارے ہاتھ میں ہے اور تمہارا خیال ہے کہ جب میں جا ہوں گا سے لی جاؤں گا'لیکن اس دودھ کے پیالے کو ہاتھ سے ہونٹوں تک آنے میں بہت سے مراحل ۔ طے کرنے ہیں۔اس کےراہتے میں نامعلوم کتنی مادی قو تیں موجود ہیں اوران میں سے کوئی ا یک بھی رکاوٹ ڈال دی تو وہ دودھ کا پیالہ آپ کے ہونٹوں تک نہیں پہنچ پائے گا۔ در حقیقت بیر تقدیر کا دوسرا پہلو ہے کیکن اس کا ہرگز بیر مطلب نہیں ہے کہ آپ محنت نه كرين اور ہاتھ پر ہاتھ ركھ كربيٹھ جائيں 'بلكة پامكانی حدتك جِدّو جُہدكريں اور بھی پینہ مجھیں کہ آپ اللہ تعالیٰ کی قدرت ہے آ زاد ہوجا ئیں گے اور جوجی جا ہے کرلیں گے۔واقعہ پیہے کہ عقیدۂ تقدیر ہمارے لیےسب سے بری نعمت ہے اوراس کو بیجھنے کے ليے بس ايك فارمولا كافى ہے كہ ہر چيز الله كے علم قديم ميں ہے كيكن يہلے سے طےشدہ نہیں ہےاورانسان کو ﴿إِمَّا شَاكِرًا وَّإِمَّا كَفُورًا ﴾ میں ہے کوئی بھی راستہ چنے كا اختيار حاصل ہے۔ تبھی تو یہ جزاوسزا کا سارامعاملہ ہے۔ قرآن مجید کا فلے ذندگی جزاوسزا کے رُوگُومَا ہے : ﴿خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَبْلُوكُمُ آيُكُمُ ٱخْسَنُ عَمَلًا ﴾

ور اربعین نووی کرده در 210 کرده کار خطابات جمد کاری

(الملك: ٢) "أس نے پيدا كيا موت اور زندگى كوتا كه تمهارى آ زمائش كرسكے كه تم ميں سے كون التھے اعمال كرتا ہے ـ "

قلزمِ ہتی ہے تو ابھرا ہے مانند حباب اس زیاں خانے میں تیراامتحال ہے زندگی!

قرآن مجید کا فلفہ زندگی وموت یہی ہے کہ اللہ نیکوکاروں کو ان کے اعمال کے بدلے اجروثواب اور اپن نعتوں سے نوازے گا اور بر ہے لوگوں کو ان کی برائیوں کے سبب سزا دے گا۔ اللہ تعالی نے اعمال کے نتائج کے اعتبار سے ہرشخص کا سامان تیار کر رکھا ہے۔ بدبخت لوگوں کے لیے اللہ تعالی نے بھڑ کی ہوئی آگ تیار کر رکھی ہے۔ ای طرح اہل ایمان کے لیے اللہ تعالی نے جنت تیار کر رکھی ہے جوان کے استقبال کے لیے طرح اہل ایمان کے لیے بہت سکون اور بے قرار ہے۔ اس اعتبار سے بھی یہ ایمان بالقدر کا عقیدہ ہمارے لیے بہت سکون اور راحت کا باعث ہے۔ اس کو قبال نے بڑے پیارے انداز میں بیان کیا ہے۔

بروں کشیدز پیچاکِ ہست و بودمرا چہ عقدہ ہا کہ مقامِ رضا کشود مرا! یعنی اللّٰہ کی رضا پر راضی رہنے نے مجھے کیسی کیسی الجھنوں سے نجات دے دی ہے۔وہ چ

وتاب اور frustration 'اندر ہی اندر کا غصہ اور صدمہ 'وہ مایوی اور بدد لی' وہ خوف اور اندیشے کہ یہ نہ ہو جائے وہ نہ ہو جائے 'ان سب الجھنوں سے ایمان بالقدر کے عقیدے نے مجھے نجات دلا دی اور مجھے یہ یقین ہوگیا کہ کچھ بھی نہیں ہوسکتا' ایک پتا تک

نہیں ہل سکتا جب تک کہ اذنِ ربی نہ ہو۔ اور میرے رب نے جو بات میرے کیے لکھ دی

ہے مجھےاس پر کوئی رنج اورافسوں نہیں \_

نثانِ مردِ مؤمن با تو گويم چومرگ آيد تبسم برلبِ اوست!

اعمال کا دارومدارخاتے پرہے!

اب ایمان بالقدر ہے متعلق جو آخری سبق ہے وہ میں آپ کو بتانا چاہتا ہوں۔ اربعین نو وی کی زیرمطالعہ حدیث کے آخر میں جو بیکہا گیا ہے:

(﴿ فَوَ اللَّهِ الَّذِي لَا اِللَّهَ غَيْرُهُ ۚ إِنَّ آحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ حَتَّى

مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ وَيُسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا فَيَدُخُلُهَا وَإِنَّ اَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا اللَّهِ فَيَدُخُلُهَا) اللَّا ذِرَاعٌ فَيَسُدِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيْعُمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْبَعَنَةِ فَيَدُخُلُهَا) اللَّا ذِرَاعٌ وَلَى اللَّهُ الْكِتَابُ فَيْعُمَلُ بِعَمَلِ اللَّهِ الْبَعْتَةِ فَي الْمُحَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ مَا عَلَيْهِ الْكِتَابُ وَلَيْ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ الْكِتَابُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُعَلِّلُ مِنْ اللَّهُ وَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَيْ مَا عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْمُلِ مِنْ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

اس کی توجیہہ یہ ہے کہ ہوسکتا ہے کہ ایک شخص نے اپنے او پر ایک مصنوعی لبادہ اوڑ ھا ہوا ہوجبکہ اُس کی اصل سرشت کچھا ورہو۔ جیسے سور ق البقر ق میں فر مایا گیا:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُغْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيْوِةِ النَّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِيْ قَلْبِهِ \* وَهُوَ اَلَدُ الْحِصَامِ ۞ وَإِذَا تَوَلَّى سَعْى فِي الْاَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلِ \* وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ۞ ﴾ (البقرة)

ر پھر سے میں سے کوئی شخص ایسا بھی ہے جس کی باتیں تنہیں بڑی آچھی گئی ہیں ۔ ''اور لوگوں میں اور وہ اللہ کو بھی گواہ شہرا تا ہے اپنے دل کی بات پڑھالانکہ فی الواقع وہ شدید ترین دشمن ہے۔اور جب وہ پیٹے پھیر کر جاتا ہے تو زمین میں بھاگ دوڑ کرتا ہے تا کہ اس میں فساد مجائے اور کھیتی اور نسل کو ہر باد کرے۔اور

اللّٰد تعالیٰ کوفساد ہالکل پیند نہیں ہے۔''

لین اعمال فساد مجانے والوں جیسے ہیں لیکن اوپر جولبادہ ہے وہ نیکوکاروں کا ہے۔ پھرایک وقت آتا ہے کہ وہ لبادہ اتر جاتا ہے اور وہ بالکل عرباں ہوجاتا ہے اس کی اصل اندرونی شخصیت سامنے آجاتی ہے۔ زیر درس حدیث کے اس آخری جھے کا معاملہ بھی بالکل اس شخصیت سامنے آجاتی ہوئے نیکی کی جدوجہد کر رہا ہے اپنی طرح کا ہے۔ ایک شخص اپنے شاکلہ کے اندر رہتے ہوئے نیکی کی جدوجہد کر رہا ہے اپنی می کوشش کر رہا ہے کہ لیکن اے کامیا بی حاصل نہیں ہور ہی ہے۔ اب ظاہر بات ہے کہ و کیھنے والوں کو یہی نظر آئے گاکہ وہ جہنمیوں کے سے اعمال کر رہا ہے متی کہ اس کی شخصیت کے والوں کو یہی نظر آئے گاکہ وہ جہنمیوں کے سے اعمال کر رہا ہے متی کہ اس کی شخصیت کے

اندر حق کا غلبہ ہوجاتا ہے اور وہ اپنی اس اندر ونی کھٹکش میں کا میاب ہوجاتا ہے۔ بیاندرونی کھٹکش ہر خص کے اندر ہوتی ہے۔ آپ کو اندر بھی ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ ہمارے اندر تھوتی ہے ' آپ کے اندر بھی ہے ' معریر (conscience) معلوم ہے کہ ہمارے اندر قلب نیعی دل بھی ہے ' روح بھی ہے ' صغییر اور اس کے ساتھ بھی ہے ' نفس امارہ بھی ہے ' نفس مطمئتہ بھی ہے۔ ان سب میں ہر وقت کھٹکش جاری رہتی ساتھ حیوانی جبلت (instincts) بھی ہے۔ ان سب میں ہر وقت کھٹکش جاری رہتی ہے۔ اب اگر ایک شخص موت سے پہلے کسی مر طے پر اس کھٹکش میں کا میاب ہو کر ہمی اس اس اس کھٹل میں کا میاب ہو کر کھیک راتے پر آ جاتا ہے تو آخری وقت کے اعمال کے مطابق اس کا فیصلہ ہوگا۔ اس لیے کہ بیاسلامی ضابطہ ہے کہ جن اعمال پر انسان کا خاتمہ ہوگا فیصلہ بھی اس کے اعتبار ہے ہوگا۔ ' گا۔ اس حوالے سے حدیث کے الفاظ ملاحظہ ہوں: ((انتہا الانتہ مال بِالْحَدُورُ اِتِیْمِ) (۱) گا۔ اس حوالے ہے حدیث کے الفاظ ملاحظہ ہوں: ((انتہا الانتہ مال بِالْحَدُر کے منافی نہیں!

تقدر کے معاملہ میں ایک مسئلہ اور بھی ہے جو درج ذیل حدیث سے سمجھ میں آجائے گا۔ حضرت ابوخزامہ ڈاٹو اپنے والدے روایت کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللّه فَالْتَا اللّه عَلَیْ اللّه وَ اللّه عَلَیْ اللّه عَلیْ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه اللّه عَلیْ اللّه عَلِیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ اللّه عَلیْ

اَقُولُ قَولِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب القدر باب العمل بالخواتيم

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي كتاب الطب باب ما جاء في الرقى والادوية\_



# مُذمّتِ بدعَت

۱/۲/اگست ۷۰۰۷ء کا خطاب جمعه

أَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّجِيُمِ —. بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُسْنِ الرَّحِيُمِ

وَرَهْيَانِيَّةَ إِيْتَكَعُوهَا مَا كَتُبْنُهَا عَلَيْهِمُ اِلَّا ابْتِغَآءَ رِضُوَانِ اللَّهِ فَهَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ۚ فَأَتَيْنَا الَّذِيْنَ امَنُوْا مِنْهُمُ اَجْرَهُمُ ۚ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمُ فَسِقُوْنَ ۞

عَنُ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ أُمِّ عَبُدِ اللَّهِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنُهَا قَالَتُ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ : ((مَنْ آخُدَتْ فِي أَمْرِنَا هٰذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُو رَدٌّ))(١) وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسُلِمِ: ((مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ ٱمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ))(٢)

أمّ المؤمنين أمّ عبدالله حضرت عائشه في الشيخ المين المراكبة الله مَا الله مَا الله مَا الله عَلَيْ الما الله الم '' جو خص ہارے دین میں کسی ایسی بات کو جاری کرے جواس دین میں نہیں ہے تووہ بات (عمل) مردود ہے'' مسلم کی روایت کے الفاظ یوں ہیں:'' جو خص ایسا عمل کر ہے جس کا ہمارے دین میں حکم نہیں تو وہ (عمل ) مردودہے۔''

معزز سامعین کرام!امام نوویؒ کی مشہور کتاب''اربعین'' کا ہم سلسلہ وارمطالعہ كررہے ہيں۔آج اس كتاب كى يانچويں حديث زير درس آئے گی۔ پچھلے تين خطابات

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الصلح باب اذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود. وصحيح مسلم٬ كتاب الاقضية٬ باب نقض الاحكام الباطلة ورد محدثات الامور-

صحيح مسلم كتاب الاقضية باب نقض الاحكام الباطلة ورد محدثات الامور-

و اربعین نووی می در 214 کردی در فطابات جمع کمی

جمعه میں ہم نے چوتھی حدیث کا تفصیل ہے مطالعہ کیا تھا۔اس شمن میں ایک وضاحت مزید کرنا چاہتا ہوں۔حضرت عبداللہ بن مسعود خلائین کی روایت کردہ اس حدیث میں بعض بہت ہی مشکل معاملات بیان ہوئے ہیں۔اس حدیث کے آخر میں آپ مُلْ الْنَیْزَانے فرمایا:

((إنَّ أَحَدَكُمُ لَيُعْمَلُ بِعَمَلِ آهُلِ الْجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ فِرَاعٌ ' فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ آهُلِ النَّارِ ' فَيَدُخُلُهَا ' وَإِنَّ أَخَدَكُمُ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ آهُلِ النَّارِ ' فَيَدُخُلُهَا ' وَإِنَّ أَحَدَكُمُ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ آهُلِ النَّارِ ' حَتَّى مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ ' أَحَدَكُمُ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ آهُلِ النَّارِ ' حَتَّى مَا يَكُوْنُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ '

فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَغْمَلُ بِعَمَلِ آهُلِ الْجَنَّةِ وَفَيَدُخُلُهَا)) (١)

''تم میں سے کوئی آ دمی اہلِ جنت کے سے اعمال کرتار ہتا ہے بیہاں تک کہ اُس کے اور جنت کے مابین صرف ایک ہاتھ کا فاصلہ باقی رہ جاتا ہے تو اُس پر وہ سابقہ تحریر غالب آ جاتی ہے اور وہ مخص اہلِ جہنم کا ساممل کر کے جہنم میں چلا جاتا ہے۔ اور ایک شخص اہلِ جہنم کے سے ممل کرتار ہتا ہے بیہاں تک کہ اُس کے اور جہنم کے ورمیان صرف ایک ہاتھ کا فاصلہ باقی رہ جاتا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر جہنم کے درمیان صرف ایک ہاتھ کا فاصلہ باقی رہ جاتا ہے تو وہ سابقہ تحریر اُس پر غالب آ جاتی ہے اور وہ شخص اہلِ جنت کا ساممل کر کے جنت میں چلا جاتا ہے۔''

ای مضمون پرمشمل ایک اور روایت ملاحظه ہو جو حضرت سہل بن سعد رہا تھا ہے مروی ہے۔وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّٰہ کا تیجیم نے فر مایا:

﴿إِنَّ الْعَبْدَ لَيَعْمَلُ عَمَلَ آهُلِ النَّارِ وَإِنَّهُ مِنْ آهُلِ الْجَتَّةِ ۚ وَيَعْمَلُ عَمَلَ آهُلِ الْجَنَّةِ وَإِنَّهُ مِنْ آهُلِ النَّارِ ۚ وَإِنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالْخَوَاتِيْمِ)﴾ (٢)

'' کوئی شخص جہنیوں کے نے ممل کرتا ہے لیکن حقیقت میں وہ جنتی ہوتا ہے اور کوئی شخص اہل جنت کے سے اعمال کرتا ہے لیکن حقیقت میں وہ جہنمی ہوتا ہے ۔ اور (یادر کھو کہ ) اعمال (اور فیصلہ ) کا دارومدارتو آخری وقت کے اعمال ہی پر ہے۔''

اس طرح کامفہوم رکھنے والی احادیث کا اخلاقی سبق (moral lesson) ہے ہے کہ

 <sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب احادیث الانبیاء باب خلق آدم و ذریته \_ و صحیح مسلم کتاب القدر باب کیفیة خلق الادمی فی بطن امه و کتابة رزقه و اجله \_

 <sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب القدر باب العمل بالخواتيم.

اگراللہ تعالیٰ نے آپ کونیکی کی تو فیل دی ہوئی ہے تو اس پر بھی بھی مغرور نہ ہوں اور نہ ہی سیمجھ بیٹھیں کہ میں تو جنتی ہول' اور میرے لیے تو جنت لکھ دی گئی (reserved) ہے۔ کیا پتازندگی کے باقی ایام میں کب کیا صورتِ حال پیش آ جائے۔ کب کوئی فتنہ سراٹھائے

اورآ پاس میں گرپڑیں ۔اور فتنے میں گرفتارانسان کے بارے میں کیامعلوم کہاس کا انجام کیا ہوتا ہے۔قرآن حکیم میں تو یہاں تک الفاظ آئے ہیں:

﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَّاحَاطَتْ بِهِ خَطِّيْئَتُهُ فَأُولَٰئِكَ اَصْحُبُ النَّارِ ۚ هُمُ فِيْهَا خُلِدُوْنَ۞﴾ (البقرة)

'' کیوں نہیں' جس شخص نے جان بوجھ کرکوئی (بڑا) گناہ کیااوراس گناہ نے اس

شخص کاا حاطہ کرلیا پس یہی تو ہیں آ گ والے'وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔'' گویااس کاانجام کا فروں کا ساہوگا'جن کے لیے ابدی جہنم ہے۔ دوسری طرف اگر آپ کو معلوم ہو کہ فلاں شخص بدکار ہے تو اس صورت میں آپ کواس شخص کی بدی ہے نفرت ہونی عا ہے نہ کہ اُس کی ذات ہے۔ بلکہ آپ کواس کی ہدایت کے لیے دعا گوہونا جا ہے'اس لیے کہ بیدا نبیاء ورسل کی سنت ہے کہ جوانہیں ایذ ایبنچاتے تھے انبیاءان کے بارے میں وعا كرتے تھے: اَللَّهُمَّ اهْدِ قَوْمِيْ فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ 'اے الله! ميري قوم كو ہدايت دے دے انہیں علم نہیں ہے''۔الغرض بیہ معاملہ دوطر فیہ ہونا چاہیے کہ انسان کو بھی اپنی نیکی پرغرہ نہ ہواوروہ بیرنہ مجھ لے کہ میں تو ہر حال میں جنتی ہوں \_اس حوالے سے حضرت ابو ہمرصدیق رہائیوًا نے ایک انتہائی بات ارشاد فرمائی کہ''اگر مجھے یہ بتا دیا جائے کہ تمام انسان جنت میں جا ئیں گے سوائے ایک آ دمی کے تو مجھے بیامید ہوگی کہ ثایدوہ ایک آ دمی میں ہی ہوں'اوراگر مجھے میہ بتادیا جائے کہتمام انسان جہنم میں جائیں گےسوائے ایک کے تو مجھےخوف رہے گا کہ شایدوہ ایک آ دمی میں ہی ہوں''۔اس کیفیت کوا صطلاح میں بین الخوف والرجاء کہتے ہیں۔انسان کی اللہ کے ساتھ تعلق کی کیفیت ایسی ہی رہنی جا ہیے۔ آپ اچھائی اور نیکی کے کتنے ہی او نیچے مقام پر بہنچ گئے ہوں' اللہ کےخوف سے دل خالی تَهْمِين رَهِنَا حِياجِيهِ - اور ((إنَّهَا الْأَعْمَالُ بِالْحَوَاتِينِمِ)) جِين احاديث بميشه ذبن مين

رہنی چاہئیں اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں خاتے کے وقت کی کیفیات کی بنیاد پر فیصلہ ہوگا۔ حدیث کی تشریح

اب آئے آج کی روایت کی طرف جس میں ایک بہت اہم مضمون بیان ہوا ہے۔ اس حدیث مبارکه کی راویه حضور اکرم مُثَالِّيْظِ کی محبوب اہلیهٔ اُمِّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رہی ہیں۔آ ہے کا شاراصحاب علم اور فقہائے صحابہ میں ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے صحابہ اور تابعین پردے کے پیچھے سے آپ سے تعلیم حاصل کرتے تھے اور مسائل دریافت کرتے تھے۔عورتوں کے مسائل اورحضورمُنَا لِیُنْظِم کی از دواجی زندگی کے متعلق معلومات کے حوالے ہے آپ کا کوئی ٹانی نہیں۔ از دواجی زندگی اگر چہ ایک یوشیدہ معاملہ ہے کیکن وہ انسانی زندگی کا ایک اہم حصہ ہے جس کے بارے میں ہدایات بھی در کار ہیں۔اس حوالے سے بینوٹ کر لیجیے کہ نبی اکرم مُٹاٹیئے کی از دواجی زندگی سے متعلق معلومات کا اکثر حصہ ہم تک ہماری مال حضرت عائشہ زائف یا بہنچایا ہے۔ان چیزوں کی تعلیم کے حوالے سے غیرمسلم مسلمانوں کا نداق اڑایا کرتے تھے جیسا کہ بعض صحابہ ؓ نے حضورا کرم مَنْ ﷺ کے شکایت کی تھی کہ یہودی ہمارا مذاق اڑاتے ہیں کہ تمہارا نبی تو تمہیں بہت چھوٹی چھوٹی باتوں کی تعلیم بھی دیتا ہے۔ آپ مُنالِیُّا کِمْ نے فر مایا: ان ہے کہو کہ ہاں ہمارا نبی تو ہمیں استنجا کرنا بھی سکھا تا ہے۔ یہ بھی ضروری ہے اس لیے کہ طہارت ہی پرتو تمام عبادات کا دار دیدار ہے۔

حضرت عائشہ صدیقہ بڑھنا سے مروی'' اربعینِ نو وی'' کی اس حدیث میں رسول اللّه مُثَالِثَةِ عَلَمْ نِے فر مایا:

((مَنْ أَحْدَثَ فِي آمْرِنَا هٰذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُو رَدٌّ))

''جس شخص نے ہمارے دین کے معاطم میں کوئی نئی بات ایجاد کی' جواس دین میں پہلےنہیں ہے تو وہ بات (یائمل ) مردود ہے۔''

بة و بخارى اورمسلم كي متنفق عليه روايت ہے جبكه ايك روايت امام سلم كى روايت كردہ ہے: ((مَنْ عَمِلَ عَمَلاً كَيْسَ عَكَيْهِ ٱمْرِهُ الْهُورَ رَدُّ)) د جس شخص نے کوئی ایساعمل کیا جس کا ہمارے دین میں حکم نہیں تو وہ (عمل)

مردودہے۔''

ہے۔'' یہاں ترجمہ میں ان الفاظ کی گنجائش بھی موجود ہے کہ'' وہ مخص مردود ہے۔''

نی اگرم مَا گُنْدُ مِ کَالْفَاظِ کِے خطبہ کے الفاظ

اس من میں ایک اور حدیث آپ ہر خطبۂ جعد میں سنتے ہیں۔ یہ حدیث اس اعتبار ہے بڑی اہم ہے کہ نبی اکر م مالٹیڈ اپنے ہر خطبے میں بیالفاظ ارشا دفر ماتے تھے۔اس کے راوی حضرت جابر مٹائٹو ہیں۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّٰہ مَالٹیڈ کا ہر خطبے کے شروع میں اللّٰہ تعالٰی کی حمد وثنا بیان فرماتے تھے۔

[اس حمد وثنا کے الفاظ بعض احادیث میں یوں مذکور ہیں:

ٱلْحَمْدُ لِلّٰهِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُوْرِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَتِيَّاتِ اَعْمَالِنَا وَنَشْهَدُ اَنْ لَآ اِللّٰهَ إِلَّا اللّٰهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُ اَنَّ سَتِيدَنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ – اَمَّا بَعْدً]

بعض احادیث میں دورانِ خطبہ بیالفاظ بھی دارد ہوئے ہیں: ((مَنْ یَّهُدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ یَّصُلِلُهُ فَلَا هَادِی لَهُ)''جس کوالله مدایت دے دے اس کو کوئی گراه مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ یُّصُلِلُهُ فَلَا هَادِی لَهُ)'' جس کوالله مدایت دے دے اس کو کوئی گراه

نہیں کرسکتا اور جس کو وہ گمراہ کردے اس کو کوئی ہدایت نہیں دے سکتا''۔ ((إِنَّ اَصْدَقَ الْمُعِينِ رَسِكَتَا اور جس کو وہ گمراہ کردے اس کو کوئی ہدایت نہیں دیات اللّٰہ کی کتاب ہے' ((وَاَحْسَنَ الْمُعَدِیْثِ کِتَابُ اللّٰہِ))'' جان لوکہ سب سے سچی بات اللّٰہ کی کتاب ہے' ((وَاَحْسَنَ اللّٰہِ دِن مِنْ اللّٰهِ دِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ دِن مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ دِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ دِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ دِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ دِنْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِلَّٰ اللّٰهِ الللّٰهِ ا

الْهَدْي هَدْیُ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُ ) ''اور بهترین بدایت محمَّلَا اَلَّهُ مُ بدایت به '((وَ شَوَّ اللهُ مُورِ مُحَدَثَاتُهَا)) ''اور (تمام معاملات میں ) بدترین اعمال وہ ہیں جو سے ایجاد کر الاُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا)) ''اور (تمام معاملات میں ) بدترین اعمال وہ ہیں جو سے ایجاد کر

لیے جا کیں'((وَ کُلُّ مُحُدَثَةٍ بِدُعَةٌ)) ''اور ہرنتی چیز بدعت ہے''۔ ((وَ کُلُّ بِدُعَةٍ صَلَالُةٌ))''اور ہر بدعت تصلم کھلا گراہی ہے''۔((وَ کُلُّ صَلَالَةٍ فِی النَّادِ))('''اور ہر گراہی کا آخری ٹھکانہ جہم ہے۔''

<sup>(</sup>١) سنن النسائي كتاب صلاة العيدين باب كيف الخطبة

و اربعین نووی کرده و 218 کرده کرد خطابات جمع کرد

#### لفظ بدعت کی تشریح

اس روایت میں دو الفاظ بہت اہم ہیں: بدعت اور محدّث له نفظ بدعت کا مادہ ''بدع'' ہےاوراس کے معنی ہیں: کسی چیز کا بالکل از سرنو آغاز کرنا قر آن پاک میں فرمايا كيا: ﴿ بَكِيْعُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (البقرة:١١٧) "وه (الله) نيا پيداكرنے والا ہے آسانوں اور زمین کا'' — شاہ ولی اللہ دہلوی میں کے کوتمام مکا تب فکر مجموعی طور پر علوم اسلامی کا مجدّد مانتے ہیں' البتہ جزوی طور پر بعض کوان سے بُعد ہے۔ مثلًا ان کی بعض کتابول کوا ہلحدیث نظرا نداز کرتے ہیں' اس لیے کہان میں تصوف کا بہت زیادہ ذ کر ہے جبکہ اہل تشیّع کوان کی بعض کتابول ہے بہت دوری ہے جیسے قرق العینین فی التفضيل الشيخين - حضرت ابوبكرصديق اورحضرت عمر فاروق ريافها كوتمام صحابه ميس جوفضیلت حاصل ہےاس پرشاہ ولی اللّٰہ نے پوری کتاب کھی ہے۔ ظاہر بات ہے کہ اہلِ تشیج کو یہ کتاب پسندنہیں ہے۔ یہ چیزیں جزوی اعتبار سے ہیں لیکن بحثیت مجموعی تمام م کا تب فکراس بات کوتشلیم کرتے ہیں کہ در حقیقت علوم اسلامی کے مجدّ داور قر آن مجید کی طرف لوگوں کواز سرنومتوجہ کرنے والے شاہ ولی اللّٰد دہلو کی ہیں۔ ہندوستان میں حدیث کومتعارف (introduce) کرانے والے اگر چیشخ عبدالحق محدث دہلوئ ہیں'لیکن اس اعتبار ہے بھی جو خدمت شاہ ولی اللّٰد دہلوگؑ نے سرانجام دی ہے وہ اپنی جگہ بہت اہم ہے -- شاہ ولی اللہ کی معرکۃ الآ راء کتاب'' ججۃ اللہ البالغہ' اسلامی فلیفے کے موضوع پر چوٹی کی کتاب ہے۔اس کے پہلے باب میں شاہ صاحب نے لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے افعال بنیادی طور پر تین قتم کے ہوتے ہیں: ابداع طلق اور تدبیر ۔ ابداع کے معنی ہیں کا ئنات کو بغیر کسی شنے کے پیدا کرنا۔اس کوانگریزی میں کہتے ہیں creation ex nehilo خلق کے معنی ہیں ایک شے سے دوسری شے کو بنانا 'مثلاً اللہ تعالیٰ نے آ گ سے جن بنائے'مٹی اور پانی کے مجموعے سے حیوانات' بشمول انسان' بنائے۔اس طرح کی تخلیق توانسان بھی کرتا ہے کہ پہلے کوئی چیز نہیں تھی اس کوا بچا دکر لیا' جیسے بجل' ہوا ئی جہاز وغیرہ پہلے نہیں تھے انسان نے ان کوا یجاد کر لیا۔ یہ ایک طرح سے انسان کی تخلیق و اربعین نووی کی در 219 محدد خطابات جمع کمی

ہے۔ اس لیے سورة المؤمنون میں فرمایا: ﴿ فَعَبَرَكَ اللّٰهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِیْنَ ﴿ ﴾ ' ' پس كیا بى باركت ہے اللّٰه تما مخلیق کرنے والوں میں بہترین تخلیق کرنے والا! ' واضح رہے كہ یہاں ' خالقین' جمع كا صیغه آیا ہے۔ لیكن ' بدیع ' یعنی ہر چیز كواز سرنو بیدا كرنے والى ذات صرف اللّٰه كى ہے۔ اس لیے فرمایا گیا: ﴿ بَدِیعُ عُلَسَمُ اللّٰهِ كَاللّٰهِ كَاللّٰهُ وَالْلَادُ فِي اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ كَالَٰهُ وَالْلَادُ فِي اللّٰهُ كَالَٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ كُلّ ہے۔ اس لیے فرمایا گیا: ﴿ بَدِیعُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰه

ر المدی کا مناس کا تعنی الفوی تشریح کے بعد اب بدعت کے شرعی اور اصطلاحی مفہوم کو سمجھ کی لفظ بدعت کی لفوی تشریح کے بعد اب بدعت کے شرعی اور اصطلاحی مفہوم کو سمجھ کیجھے۔عبادات کے ضمن میں ثواب کے حصول کے لیے کیے جانے والے کا موں میں کسی الیبی شے کا اضافہ کر دینا جو کتاب وسنت میں نہیں ہے بدعت کہلاتا ہے۔

#### اجتها دا ورسائنسی ایجا دات بدعت نهیں!

یہاں یون کرلیں کہ سائنسی ایجا دات اور اجتہا دیدعت نہیں ہیں۔ اجتہا دیدعت کے بالکل الگ شے ہے کہ ایک نیا مسئلہ پیدا ہو گیا جو پہلے نہیں تھا' اب قرآن وسنت کے مکمات اور نصوص سے انتہائی محنت سے اس کا حکم اخذ کرنا اجتہا دکہلا تا ہے۔ مثلاً نبی اکرم مان کی نیا نے فر مایا کہ تصویر بنانا حرام ہے۔ حضور مُنا کی نیا کے زمانے میں تصویر ہاتھ سے بنی تھی' اس وقت کیمرے کا کوئی تصور نہیں تھا۔ کیمرہ ایجا دہوا تو یہ مسئلہ پیدا ہوگیا کہ آیا کیمرے کی تصویر کا بھی ہوئی تصویر کا ساحکم ہے یا نہیں؟ اس میں اختلاف ہو گیا۔ عالمی عرب کے ملاء کی اکثریت کی رائے یہ ہے کہ کیمرے کی تصویر پر ہاتھ سے بنی ہوئی تصویر کی حرمت کا اطلاق نہیں ہوگا' اس لیے کہ یمض عکس ہے' جبکہ علائے ہندگی ہوئی تصویر کی حرمت کا اطلاق نہیں ہوگا' اس لیے کہ یمض عکس ہے' جبکہ علائے ہندگی اکثریت اس پر منفق ہے کہ ہاتھ سے بنی ہوئی تصویر کی طرح کیمرہ کی تصویر بھی حرام ہے' البتہ کی ساجی ضرورت کے تی تصویر کھینچنا جائز ہے' مثلاً مجرموں کی شناخت' شناختی کارڈ' یا سپورٹ اور ویزہ وغیرہ کے لیے۔ بیا جتہا دیونکہ بدعت سے مختلف ہے اور بدعت کی تعریف اس پر صادق نہیں آتی اس لیے اجتہا دکا شار بدعت سے مختلف ہے اور بدعت کی تعریف اس پر صادق نہیں آتی اس لیے اجتہا دکا شار بدعت میں نہیں ہوگا۔

اسی طرح سائنسی ایجادات کا معاملہ ہے۔حضورمُنَافِیْنِمُ کے زمانے میں سواری کا ذریعہاونٹ' گھوڑے' خچراورگد ھے ہوتے تھے'ان کے علاوہ اورکوئی سواری نہیں تھی۔ موجودہ دور میں ان کے علاوہ سائیک موٹر سائیک کار'بس اور ہوائی جہاز وغیرہ سفر کے ذرائع بن گئے ہیں۔ تواب ان کااستعال بدعت نہیں ہے' اس لیے کہ ان کا دین ہے کوئی تعلق نہیں ہے' بیق بیت ہے' بیت ہے۔ بعض تعلق نہیں ہے' بیق بیت ہے۔ بعض لا فائلہ بدعت کہدد ہے ہیں' حالا نکہ بدعت کہد ہے ہیں' حالا نکہ بدعت کا اطلاق ان پرنہیں ہوتا' اس لیے کہ بیہ نہ تو کسی عباوت کا حصہ ہیں اور نہ ان کا استعال تواب کی غرض ہے کیا جاتا ہے۔ البت اگر کسی اجھے مقصد مثلاً دین کی تبلیغ کے لیے سفر کیا جائے تو اس پراجر و تو اب ضرور ملے گا۔ اس معالے میں اس ہے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ وہ سفر ہوائی جہاز پر کیا گیا ہو' ٹرین پڑیا کار پر۔ اور اگر کوئی شخص اونٹ پر بیٹھ کر برائی کی تبلیغ کرتا ہے تو اس کی بکڑ ضرور ہوگی' اس لیے کہ اصل چیز مقصد ہے نہ کہ سواری۔ لہذا میں ایجادات (scientific inventions) کا شار بھی بدعت میں نہیں ہوگا' سائنسی ایجادات (scientific inventions) کا شار بھی بدعت میں نہیں ہوگا' اس لیے کہ بدعت کے مفہوم کا اطلاق ان پرنہیں ہوتا۔

#### لفظ محدُث كي تشريح

اس روایت میں دوسرااہم لفظ محدیث ہے۔اس کا مادہ حدث ہے۔ حکدت کے معنی ہیں کوئی شے جو پہلے ہیں تھی وہ پیش آگئی۔اس سے ایک لفظ حادثہ بن گیا جوار دو زبان میں بھی مستعمل ہے۔ حادثہ کہتے ہیں کی شے کا اچا تک ہوجانا۔ یعنی کچھا ایما ہوجانا جو نہیں نظر تھا' نہ مقصد تھا نہ ارادہ تھا اور نہ ہی خواہش تھی۔اس طرح کلام کے ذریعے ہے ہم جو بات کہتے ہیں اس کو بھی حدیث کہا جاتا ہے'اس لیے کہ میرے کہنے سے پہلے وہ بات نہیں تھی' اب میں نے کہی تو وہ پیش آگئی۔قرآن مجید کو بھی' حدیث' کہا گیا ہے :﴿فَوَا بِنَ مَعْدَهُ مُؤْمِنُونَ ﴿ وَ اِنْ مُعَدِيْتُ بِعَدُهُ مُؤُمِنُونَ ﴿ وَ اِنْ اللّٰ الل

و اربعین نؤوی کی در 221 عربی فطاب جمع کمی

## بدعت کاسبب: عبادت اورعبادات میں فرق نه کرنا

بدعات جنم لینے کاسب سے بڑاسب سے ہے کہ اکثر لوگ عبادت اور عبادات کے تصور کوخلط ملط کر جاتے ہیں اور پھراس ہے معاملات الٹی سمت میں چلنے لگتے ہیں۔ عبادت اورعبادات دوالگ الگ چیزیں ہیں۔عبادت تو ایک جامع لفظ ہے کہ پوری زندگی میں ہمہ وقت ہمہ تن اور ہمہ وجوہ اللہ کی اطاعت محبتِ الٰہی کے جذبہ سے سرشار ہوکر کی جائے۔ یہ چونکہ بہت مشکل کا م ہے اور اس میں بہت می رکاوٹیں ہیں چنانچہ اس کے لیے اللہ تعالیٰ نے جارعبادات نماز' روزہ' جج اور زکوۃ فرض کی ہیں۔ یہ جاروں عبادات دین کے ستون ہیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عبادت بمنزلہ حصت کے ہے جو ان ستونوں کے سہارے کھڑی ہے۔ بغیر حبیت کے ستونوں کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ اس طرح ستونوں کے بغیر حیبت بھی قائم نہیں رہ سکتی۔معلوم ہوا کہ عبادت اور عبادات لازم وملزوم ہیں'لیکن اگر عبادت اور عبادات میں ایک طرح کا مقابلہ شروع ہوجائے تو اس مقابلے سے عبادت کا جامع تصور اور اس کی ہمہ گیریت ذہن سے محوہو جاتی ہے۔ اس کے بعد عبادات پر زور بڑھنا شروع ہوجاتا ہے اور بیسارا معاملہ نیکی کے جذبے ہے سرشار ہوکراور پوری نیک نیتی کے ساتھ ہوتا ہے۔۔۔اس کواچھی طرح سمجھ لیجیے کہ جب عبادت کا ہمہ گیراور جامع تصور ذہنوں ہے اوجھل ہوجاتا ہے تو اب نیکی کا جذبہ عبادات پرمر تکز ہوجاتا ہے۔ پھران عبادات میں غلو ہوتا ہے اور حدی آگے ہو ھنے کی ایک شکل پیدا ہوجاتی ہے۔اس کوایک مثال سے یوں مجھنے کداگر آپ ایک طشت میں یانی ڈالتے ہیں تواس پانی کی اونچائی ایک یا دوائج ہوگی اوراگر آپ اس پانی کوکسی بوتل میں ڈال دیں تو اس کی او نیجائی دس انچ ہو جائے گی۔ یہی معاملہ ہمارے دین کا ہے۔ جب عبادت کا ہمہ گیراوروسیع تصور سکڑ کرعبادات میں آگیا تو وہ تصور محدود ہو گیا۔ یقیناً اس سے عبادات میں غلو پیدا ہوگا' نئ نئ چیزیں اس میں شامل ہوں گی اور یہ پورے خلوص اور نیک نیتی ہے ہوگا۔اس تصور کو واضح کرنے کے لیے میں نے ابتدا میں سور ۃ الحديد كي آيت ٢٤ تلاوت كي:

﴿وَرَهۡبَانِيَّةَ لِابۡتَدَعُوۡهَا مَا كَتَبُناٰهَا عَلَيْهِمۡ اِلَّا الْبِتَغَاۤءَ رِضُوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوۡهَا حَقَّ رِعَایَتِهَا ۚ﴾

''انہوں نے رہبانیت کی بدعت ایجاد کر لیتھی جس کا ہم نے ان کو حکم نہیں دیا تھا گر (انہوں نے اپنے خیال میں)اللہ کی خوشنو دی حاصل کرنے کے لیے (خود ہی ایسا کرلیا) پھرجیسااس کو نبھانے کاحق تھا دیسانیاہ نہ کر سکے۔''

اس آیت کے آغاز میں 'ابتدعوھا'' آیا ہے۔اس کا مادہ بھی بدع ہے بابِ افتعال میں یہ ابتداع بن گیا۔

#### بدعت کی انتها: ربهانیت

حضرت سے اور حضرت کی پیلا انتہائی زاہد تھے اور دونوں کو دنیا ہے کوئی لگا وُ نہ تھا' اس لیے دونوں نے شادی نہیں کی ۔لہٰذاان کے تبعین' جو بہت خدا ترس تھے اوران میں تقویٰ اورخشیت ِ الٰہی کا بہت غلبہ تھا' ان کے اندر بھی اس اعتبار سے غلو پیدا ہوااور پھراس سے انہوں نے رہبانیت کا نظام بنایا اور بیرعبد کیا کہ ساری عمر شادی نہیں کریں گے اور خانقاہوں میں پوری زندگی گزاریں گے ۔ ابتدائی زمانے میں واقعتا ایسے لوگ تھے جنہوں نے رہانیت کاحق ادا کیا 'لیکن اکثر و بیشتر لوگ اس کی پابندی نہیں کر پائے۔ انہوں نے رہبانیت کواپنے اوپرلازم تو کرلیا اور بیعہد کرلیا کہ اب شادی نہیں کریں گے کیکن اس کا بوری طرح حق ادانه کرسکے۔اس کے بعد جب عیسائیوں میں خانقاہی نظام (monasticism) کا زوال آیا ہے تو پھر کہنے کوتو راہب خانے ہوتے تھے لیکن وہ برائیول کی آ ماجگاہ بن چکے تھے۔ وہال را ہب مر داور را ہبعورتیں موجود ہوتی تھیں اور آپ کومعلوم ہے کہ کسی بھی جگہ عورت اور مرد کا قرب قیامت سے کم نہیں ہوتا۔لہٰذاان راہب خانوں میںسب پچھ ہوتا تھا' زنا کاری ہوتی تھی' حرامی بیچے پیدا ہوتے تھےاور پھر تہہ خانوں میں ان ناجائز بچوں کی قبریں بنتی تھیں۔ یہ باتیں فرضی نہیں ہیں بلکہ History of Christian Monasticism پر لکھی گئی کتابوں میں خود عیسائی مصنفین نے ان باتوں کااعتراف کیا ہے۔ بیتاہ کاریاں اس لیے ہوئیں کہانہوں نے و اربعین نووی کری کی دو 223 می دو خطابات جمعه کو الله ایسات جمعه کو الله ایسات جمعه کو الله ایسات کی مثال ایسات می مثال ایسات کی مثال ایسات کی مثال ایسات کی مثال ایسات کی دریاز وروشور سے بہدر ہا ہے اور آ باس کے آگے بند باندھیں تو دریا کا پانی اس بند کوفوراً بہا کر لے جائے گا۔ اس طرح عیسائیت کے اس خانقائی نظام کے ساتھ ہوا۔ چنانچہ اس آیت میں فرمایا گیا: ﴿فَمَا رَعُوْهَا حَقَّ دِعَاییتها ﴾ '' پھر وہ اس کی پابندی بھی نہیں کر پائے جیسے کہ پابندی کرنے کا حق تھا'' ۔ یہ دراصل حکم الاکشر حکم الاکشر حکم الکی ہے۔ پھولوگ اس ہے مثنیٰ ہیں' اس لیے کہ بعض لوگ ایسے تھے جنہوں نے پوری عمر رہانیت کے تقاضے پورے کیے' لیکن اکثریت اس کاحق ادانہ کرسکی اور یہ اصول ہے کہ اکثریت کا جومعاملہ ہوگا ای پرکل کا اطلاق ہوگا۔

آیت کے اگلے جھے میں فرمایا:

﴿ فَاتَيْنَا الَّذِيْنَ امَّنُوا مِنْهُمُ ٱجْرَهُمْ ۚ وَكَثِيْرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُوْنَ۞﴾

''پس جولوگ ان میں ہے صاحب ایمان تھے ہم نے انہیں اس کا اجرعطا کیا'

لیکن ان میں اکثر لوگ فاسق تھے۔''

آیت کے اس جھے کے دوتر جے اور دو مفہوم ہو سکتے ہیں۔ ایک مفہوم یہ ہے کہ عیسائیوں میں سے جو نبی آخر الزماں حضرت محمر مَا اَشِیْ اَبِرایمان کے آئے تو ان کو دوہرااجر ملے گا۔ بعض احادیث میں بھی آیا ہے کہ اگر اہل کتاب یعنی یبود ونصار کی میں سے کوئی حضرت محمر مَنَا اَشِیْنَا اِبِیان لائے تو اس کے لیے دوہرااجر ہے۔ اس لیے کہ وہ پہلے اپنے نبی کو مان تاہے کہ اور آپ کی مان تاہوں پی شریعت کے پابند ہے اور اب وہ محمر مَنَا اِشِیْنَا کو مان رہے ہیں اور آپ کی شریعت کے پابند ہو گئی ہیں۔ اس آیت کا دوسرامفہوم ہیہ ہے کہ ان را بہوں میں سے جو لوگ واقعی صاحب ایمان ہے اور جنہوں نے اس عہد کی پابند کی کی جوانہوں نے کر لیا تھا تو ہم ان کو ان کا اجرعطا کریں گے۔ اور ساتھ ہی بھی بتادیا کہ ان کا کثریت فاسقوں اور فیلے مالے کا راہ کی اور عالم عہد نبوی تک دونہوں کیا۔ فیلے عیسائی را ہب اور عالم عہد نبوی تک موجود شکے فیلے عیسائی را ہب اور عالم عہد نبوی تک موجود شکے فیلے عیسائی را ہب اور عالم عہد نبوی تک موجود شکے فیلے عیسائی را ہب اور عالم عہد نبوی تک موجود شکے فیلے عیسائی را ہب اور عالم عہد نبوی تک موجود شک

یہ ایک حقیقت واقعی ہے کہ حضرت عیسیٰ علیقے کے پیروکاروں میں نیک راہب

و اربعین نؤوی کرده کرد ( 224 کرده کرد خطابات جمع کهی

آ خری وقت تک موجو درہے ہیں۔ چنانچہ آپ کومعلوم ہے کہ بحیرہ راہب نے حضور مَنَّالَيْنِا کو بچین میں بیجان لیا تھا۔ نبی اکرم مُنَافِیْنَ بچین میں جب اپنے چچا ابوطالب کے ساتھ تجارتی قافلے کے ساتھ شام گئے تھے تو راہتے میں بحیرہ راہب نے آپ مَنْ اللَّهُ مُمَّاكُو بِبِچان كر آپ کے چھاابوطالب سے کہا تھا کہاس بیچے کی حفاظت کرنا' یہودی اس کونقصان پہنچا سکتے ہیں۔ اس طرح حضرت سلمان فارس ڈاٹٹنے 'جن کا مقام اس در ہے میں ہے کہ حضور مَا لِيُنْظِمُ فرما يا كرتے تھے كەسلمان تو ہمارے اہل بيت ميں شامل ہے' ان كى را ہنما كى کرنے والے دوعیسائی راہب ہی تھے۔آٹپ توایران میں پیدا ہوئے تھے جہاں آگ کی پرستش ہوتی تھی'لیکن ان کی فطرت نے انہیں تلاشِ حق پر آمادہ کیا تو آپ نے اپنے دین کواوراینے وطن کوچھوڑ ا۔ ہوسکتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیاہ کی طرح ان کوبھی ان کے باپ نے اپنے آباء وا جداد کا دین جھوڑنے کی یا داش میں گھرسے نکال دیا ہو۔ آ یے نے شام آ كرعيسائيت اختيارى اس علاقي مين ايك نيك عيسائى رابب تقا جس سے آب نے علم حاصل کیا۔ جب اس راہب کا انقال ہور ہا تھا تو آپؒ نے اس سے کہا کہ میرے علم کی پیاس کی ابھی تسکین نہیں ہوئی' میں اب کہاں جاؤں؟ اس نے ایک اور راہب کا پتا دیا۔آپ وہاں پہنچ گئے اوراس سے علم حاصل کرنے لگے۔ جب اس کے انتقال کا وقت آیا تو آپ کے پوچھنے پرراہب نے بتایا کہ میراعلم بتار ہاہے کہ جنوب کی جانب تھجوروں والی سرز مین میں نبی آخر الزمان مُناتِیْنَامُ کاظہور ہونے والا ہے۔تم وہاں جاؤ ' کیا عجب کہ اللہ شہبیں ان کے قدموں میں پہنچا دے۔اس طرح ان دونیک راہبوں کی بدولت حضرت سلمان فارسی ڈاٹٹؤ کواپنی منزل ملی اور پھر آپ صحابی رسول کے درجے پر فائز ہوئے۔ اس طرح حضور منالیکی و دورتک بہت سے عیسائیوں کے باس علم کا وسیع ذخیرہ موجودتھا۔ شاہِ حبشہ نجاثی نے جب سورہ مریم کی آیات سی تھیں تو اس نے کہا تھا کہ جو کھھان آیات میں حضرت عیسیٰ مایشا کے بارے میں بیان کیا گیا ہے حقیقت میں عیسلی (علیلہ) اس سے ایک تزکا برابر بھی زیادہ نہیں ہیں۔اس سے نجاثی نے حضور مثلاثیم کا پیچا نا۔اسی طرح ہرقل نے بھی اینے علم ہے محمد مَا اللّٰهِ اُم پیچا نا۔ابوسفیان جوابھی مسلمان نہ

و اربعین نووی کی محمد کرد ( 225 کرد کرد خطابت جمع کرد نی کا

ہوئے تھے تجارتی قافلہ لے کر گئے تو ہرقل جس نے بین رکھاتھا کہ عرب میں کسی نبی کا ظہور ہوا ہے اور وہ نبوت کا دعویٰ کر رہا ہے کو جب اس تجارتی قافلہ کا معلوم ہوا تو وہ مروثكم پہنچا وروہاں جاكرا بوسفيان سے ايك طويل مكالمه كيا۔اس مكالمه كے دوران اس نے ایک ایک کر کے ایسے سوالات کیے جیسے کوئی وکیل جرح کر کے حقیقت اندر سے برآ مدكر ليتا ہے۔ بيا يك طويل مكالمه ہے جوسيرت كى كتابوں ميں موجود ہے۔ ابوسفيان کہتے ہیں کہ دورانِ مکالمہ بار بارمیراجی حام کہ میں جھوٹ بول کرمحمد (مَثَاثِیْزٌ) کےخلاف بات کروں' لیکن مجھے خیال آیا کہ میرے ساتھ جو باقی عرب لوگ ہیں وہ کہیں گے کہ اتنا بوا سردار جھوٹ بول رہاہے! تو میں نے جھوٹ نہیں بولا اور ساری باتیں صحیح کہیں۔ مكالمه كے اختام پر ہرقل نے كہا كہ جو پچھتم نے محد (مَثَلَّ الْتَالِمُ) كے بارے میں كہا ہے اگروہ صحے ہے تو میرے قدموں کی زمین یعنی فلسطین اور شام پراس نبی کا قبضہ ہوگا۔الغرض حضورمَنَا لِيَّائِم كِي بعثت تك چند نيك را هب بھي موجود تصاور عيسا ئي عالمين بھي موجود تھے جنہوں نے نبی ا کرم مُثَاثِیْتُ کونشانیوں کے ذریعے بہجانا۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللّٰه کُالیّٰیُّمُ کے عہد میں اکثر و بیشتر نصار کی حضور مُلَاثِیْمُ اور صحابہ کرامؓ ہے محبت کرتے تھے اور ان کا اسلام اورمسلمانوں کے بارے میں معاندا نہ اورمخالفانہ ردعمل نہیں تھالیکن یہودی مسلمانوں کے سخت دشمن متھے اور اُس وقت یہود یوں اور عیسائیوں میں بھی بڑی سخت دشمنی تھی۔ واضح رہے کہ سورۃ المائدۃ کی آیت ۵ میں جو یہود ونصاریٰ کی آپس کی دوستی کی بات کی گئی ہے وہ ایک پیشین گوئی ہے جوآج کے دور کے بارے میں ہے۔ فر مایا:

﴿ يُنَايَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الْيَهُوْدَ وَالنَّطْرَى اَوْلِيَآءَ مُبَعْضُهُمُ اَوْلِيَآءُ مُنْدِنَّهُ

''ائے اہلِ ایمان! تم یہود ونصار کی کوا پنا دوست مت بناؤ۔ وہ تو ایک دوسرے کے دوست ہیں۔''

چند صحابہ کا عبا دات میں غلو کا عہدا ور نبی ا کرم مَنَّاتَیْتُمُ کا اعلانِ براءت بدعت کے سبب کے حوالے ہے پہلی بات میں نے آپ کے سامنے بیوش کی کہ

جب عبادت کا تصورمحدود ہوجائے تو ساراز ورعبادات پر ہوجا تا ہے پھراس میں غلو پیدا ہوتا ہے اورنٹی نئی چیزیں وجود میں آتی ہیں۔ اس کے ضمن میں ایک اور حدیث میں آپ کو سنانا جا ہتا ہوں۔ حضرت انس ڈاٹھٹ<sub>ا</sub> بیان کرتے ہیں کہ صحابہؓ کی ایک جماعت نے ازواجِ مطہرات نُفَائِینَا سے حضور مُنَائِینِمِ کے گھر بلو اعمال وعبادات کے بارے میں معلوم کیا ایعنی حضورمَا لَيْنَا لِمُهارات کوکتنی دیر جاگ کرنوافل پڑھتے ہیں اورکتنی دیر آ رام فرماتے ہیں اور مہینے میں كتخ روز برركھتے ہیں اور كتنے دن افطار كرتے ہیں وغيره - جب از واج مطہرات ﴿ أَيُّنَّا نِي رسول اللهُ مَنْ الشِّيغُ كِمعمولات بتادية توانهول في سوحيا كديرعبادات توكم بين ان كي خيال میں تھا کہ حضور مُنافِیْظِرات کو ایک لمحہ کے لیے بھی کمربستر پرنہیں لگاتے ہوں گے اور آپ مسلسل روزے رکھتے ہوں گے کبھی ناغذ ہیں کرتے ہوں گے۔ پھرانہوں نے اپنے آپ کو اطمینان ولانے کے لیے سوچا کہ بیتو نبی اکرم مُنافِیّا کا معاملہ ہے جومعصوم عن الخطابيں اوران ہے کوئی گناہ سرز دہوہی نہیں سکتا' جبکہ ہم تو گنا ہگار ہیں'اس لیے یہ ہمارا معاملہ نہیں ہوسکتا۔ تو ان میں سے ایک نے کہامیں ساری رات آ رام نہیں کروں گا بلکہ عبادت کروں گا۔ دوسرے نے کہا کہ میں ہمیشہ روزہ رکھوں گا بھی ناغہبیں کروں گا۔ تیسرے نے کہا کہ میں ساری عمر شادی نہیں کروں گا۔حضورا کرم مُنْ النَّیْزُ کُو جب اس سارے معاملے کی خبر ہوئی تو آ ہے نے ان کو طلب كركے انتہائی غیر معمولی الفاظ ارشاد فرمائے:

((اَنْتُمُ الَّذِيْنَ قُلْتُمُ كَذَا وَكَذَا؟ اَمَا وَاللّٰهِ اِنِّى لَاَخْشَاكُمْ لِللّٰهِ وَاَتْقَاكُمْ لَهُ لَكِنِّى اَصُوْمُ وَٱفْطِرُ وَٱصَلِّىٰ وَاَرْقُدُ وَاَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ ۖ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِیْ فَلَیْسَ مِنّیٰ)) (۱)

'' یہتم لوگ ہوجنہوں نے الی الی باتیں کی ہیں؟ اللّٰہ کی قسم! میں تم میں سب سے زیادہ اللّٰہ سے ڈرنے والا اوراس کا تقویٰ اختیار کرنے والا ہوں' کیکن میں روز ہ رکھتا بھی ہوں اور ناغہ بھی کرتا ہوں' اور (رات کو) نماز بھی پڑھتا ہوں اور آرام بھی کرتا ہوں' اور میں نے عورتوں سے شادیاں بھی کی ہیں ۔ پس جسے میری سنت پسند نہیں اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں۔'

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب النكاح باب الترغيب في النكاح

و اربعین نؤوی کرد و ( 227 کرد و خطابات جمع کمری

یہ معاملہ ایک بہت مشہور صحابی کا ہوا۔ حضرت عمرو بن العاص ﷺ کے صاحبزادے حضرت عبداللہ ﷺ کی زاہداور عابد تھے۔ ان کے بارے میں آتا ہے کہ بیساری رات نوافل پڑھے اور روزانہ روزہ رکھتے تھے۔ ان کونہ یوی ہے کوئی سروکار تھااور نہ دنیا کے کسی اور معاملے ہے۔ جب رسول الله مَا لَیْمَ اللّٰهِ اَلَٰ اللّٰهِ اَلَٰهُ اَلٰہُ اللّٰہُ اَلٰہُ اللّٰہُ اَلٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ

## بدعت کا د وسراسبب: روح عبادت کاختم ہوجانا

بدعات کا دوسرابراسب روح عبادت کاختم ہوجانا ہے اور یہ نیک نیتی سے نہیں بلکہ جہالت اور غفلت کی بنا پر ہوتا ہے۔ یہ یادر کھیں کہ اگر عبادات میں سے روح عبادت نکل جائے تو عبادات کے ظاہر پرار تکاز زیادہ ہوجا تا ہے اور پھر ظواہر میں اضافہ ہونا شروع ہوتا ہے اور طرح طرح کی رسومات ایجاد ہوتی ہیں۔ مثلاً کسی کے فوت ہونے کے بعد اس کو غسل دینا کفن پہنانا 'بہت احترام کے ساتھ کندھوں پر اٹھا کے جو بعد اس کو غسل دینا 'کفن پہنانا 'بہت احترام کے ساتھ کندھوں پر اٹھا کے قبرستان لے جانا 'نماز جنازہ پڑھنا 'اچھے طریقے ہے وفن کرنا اور پھر آخر میں اس کی جشش کے لیے دعا کرنا مسنون اعمال ہیں۔ اس کے بعد کوئی رسم نہیں 'لیکن لوگ اس بخشش کے لیے دعا کرنا مسنون اعمال ہیں۔ اس کے بعد کوئی رسم نہیں 'لیکن لوگ اس میں آگے ہے آگے بڑھتے چلے جارہے ہیں۔ پہلے ہم نے ہندوؤں سے '' تیجا'' لیا' پھر میں آگے ہے آگے بڑھتے چلے جارہے ہیں۔ پہلے ہم نے ہندوؤں سے '' تیجا'' لیا' پھر اس تیجے کو'' سوئم'' کا نام دے دیا۔ پھراسے ''قل'' اور'' قرآن خوانی'' کے نام سے اس تیجے کو'' سوئم'' کا نام دے دیا۔ پھراسے ''قل' 'اور'' قرآن خوانی'' کے نام سے اس تیجے کو' ' سوئم'' کا نام دے دیا۔ پھراسے ''قل' 'اور'' قرآن خوانی'' کے نام سے اس تیجے کو' ' سوئم'' کا نام دے دیا۔ پھراسے ''قل' 'اور' قرآن خوانی'' کے نام سے اس تیجے کو' ' سوئم'' کا نام دے دیا۔ پھراسے ''قل' 'اور' قرآن خوانی'' کے نام سے اس تیجے کو' ' سوئم'' کا نام دے دیا۔ پھراسے ''قل' 'اور' قرآن خوانی'' کے نام سے کا نام دے دیا۔ پھراسے '' قل 'اور'' قرآن خوانی'' کے نام سے نام

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري٬ كتاب النكاح٬ باب لزو جك عليك حق-

و اربعین نُووی کی معرف میں <u>228 میں میں خطابات جمعہ</u> کہیں موسوم کردیا۔ اس کے علاوہ ساتواں وسواں 'پھر چالیسواں اور پھر برسی جیسی رسومات ایجاد کرلیس۔ اِنَّا لِلَٰیٰہِ وَابْتِعُونَ سِیکُل کُکُل بدعات ہیں۔

اس طرح شادی میں دعوت ولیمہ کے سواباتی تمام دعوتیں اور رسومات اسراف اور تبذیر کے ذیل میں آتی ہیں۔ اس کے بارے میں فرمانِ باری تعالی ملاحظہ ہو: ﴿إِنَّ الْمُبَلِّدِيْنَ كَانُوْا إِخُوانَ الشَّيطِيْنَ \* ﴾ (الاسراء:٢٧) '' بيرمبذرين ( دولت كونمود و نمائش کے لیےاڑانے والے )شیطانوں کے بھائی ہیں''۔اسضمن میں حضرت عبداللہ بن مسعود خالفنز کی ایک حدیث ملاحظه ہو۔ مجھے بیصدیث بہت پسندہے اور میں اکثر اسے ایخ خطبات میں بیان کرتا ہوں۔حفرت عبداللہ بن مسعودٌ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللُّمُ كَانَيْنَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِه حَوَادِ يُوْنَ وَأَصْحَابٌ)) ''الله نے جس نبی کوبھی اس کی قوم کی طرف بھیجا تو اس قوم میں اس نبی کے پچھ نہ پچھ حواری اور ساتھی ضرور ہوتے تھے''۔اب بیر ساتھی تھوڑے ہوں یا زیادہ ' ہوتے ضرور تھے' مثلاً حفرت عیسی ایلا کے بارہ حواری تھے'جبکہ نبی آخر الزمان الشيخ كصحابه كي تعداد بزارول مين تقى -ان اصحاب كامعمول بيقا: ((يَا نَحُدُونَ بِسُنَتِهِ وَيَقْتُدُونَ بِالمُرِهِ)) ' وه اپ نبی کی سنت برعمل بیرا موتے تھے اور ان کے اَحَمَامَت بَجَا لَاتْ يَشَوْ ـُـ ((ثُمَّ إِنَّهَا تَخْلُفُ مَنْ بَعُدِهِمْ خُلُوْفٌ يَقُوْلُوْنَ مَا لَا يَفْعَكُوْنَ وَيَفْعَكُوْنَ مَا لَا يُؤْمَرُوْنَ))(' ' 'پھر ہمیشہ یہ ہوتا رہا کہ ان اصحاب کے بعد ایسے ناخلف لوگ پیدا ہو گئے جو کہتے وہ تھے جو کرتے نہیں تھے اور کرتے وہ تھے جس کا انہیں تھم نہیں دیا گیا''۔ ہرنی کے ماننے والول میں ایسا ہوا ہے اور اُمتِ محریمی اس سے متنتی نہیں ہے۔۔عیدمیلا دالنبی کیا حضور مُلْقَیْم کا حکم ہے؟ کیا اس کا کوئی ثبوت صحابہ كرامٌ سے ثابت ہے؟ كيا ہم''ميلا دالني'' كى تقريبات مناكريہ بتانے كى كوشش كررہ بيں كہ ہم صحابہ كرام كے مقابلے ميں حضور مُكَاثِيْنِ سے زيادہ محبت كرتے ہيں؟ اصل بات وہی ہے جواس حدیث میں بیان ہوئی کہ ہر نبی کے پیروکاروں میں پ<u>چ</u>ھ عرصہ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم 'كتاب الايمان باب بيان كون النهي عن المنكر عن الايمان.....

و اربعین نؤوی کرد کرد (229 کرد خطابات جمعہ کری

گزرنے کے بعدا پیےلوگ آ جاتے ہیں جوکرتے وہ ہیں جن کا انہیں تھمنہیں دیا گیا۔ یہ ہے درحقیقت رسم پرستی اور پھررسم کے اندراضا فیہوتے چلاجا نا۔

#### بدعت كانتيجه سنت كاخاتمه

بدعت کے نتائج میں ہے ایک نتیجہ رہے کہ جہاں بدعت آئے گی وہاں سنت رخصت ہوجائے گی۔ابنماز جناز ہاوروفات کی رسومات کو لے لیجیے کہنماز جناز ہ کی اہمیت ان رسومات ہے بھی کم ہوگئ ہے' بایں طور کہ نہ نماز جناز ہ کا طریقہ سیکھنا ہے' نہ اس کی دعایاد کرنی ہے بس وہاں جا کربت بن کر کھڑے ہوجانا ہے جاہے وضو بھی ہویا نہ ہو۔ کیکن قرآن خوانی اوران باقی رسومات میں تو جانا ہی جانا ہے' اس میں تو کوئی دوسرا آ پین ہے ہی نہیں۔ حالانکہ میت کے حقوق میں سب سے بڑھ کرنماز جنازہ کی ادائیگی ہے۔ای اہمیت کے پیش نظرنماز جنازہ کا طریقہ آنا جا ہیۓ دعایا دہونی چا ہیےاوراس دعا کا ترجمہ بھی یاد ہونا جا ہیے تا کہ دل ہے دعا ما نگ سکیں۔الغرض بیہ بات یاد رکھیں کہ بدعت کے آنے ہے سنت کی حیثیت کم ہوجائے گی اور آ ہستہ آ ہستہ سنت بالکل غائب ہو جائے گی۔ یہ بدعت کا بدترین نتیجہ ہے۔

الله تعالیٰ ہمیں بدعات اور محدثات ہے بچائے اور اعتصام بالکتاب والنة کی توفیق عطا فرمائے۔ احادیث کی کتابوں میں''اعتصام بالکتاب والسنہ'' کے بورے پورے باب ہیں۔لہذا کرنے کا اصل کام یہ ہے کہ اللہ کی کتاب اور سُنْتِ رسول مُثَاثِّيْتِم کو مضبوطی سے تھامیں' عبادات کے اندر روحِ عبادت اورخشوع وخضوع اور تواضع پیدا کریں اور پھرعبا دات کے ساتھ عبادت کے اصل تصور کو تھونہ ہونے دیں۔

(جاری ہے)

اَقُولُ قَوْلِيَ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

# مُذمّتِ بِدعَت

۱/۳۱ گست ۲۰۰۷ء کا خطابِ جمعه

#### گزشتہ سے ہیوستہ

اربعین نووی کی پانچویں حدیث ہمارے زیر مطالعہ ہے۔ اس حدیث پر پچھ گفتگو پچھلے جمعہ ہوگئ تھی ۔ موضوع کی مناسبت سے میں نے سورۃ الحدید کی آیت ۲۷ تلاوت کی تھی' جس میں فرمایا گیا:

﴿ وَرَهُبَانِيَّةَ فِالْبَتَدَعُوْهَا مَا كَتَبْنُهَا عَلَيْهِمُ اِلَّا الْبِتَغَآءَ رِضُوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ۖ﴾

''انہوں نے رہبانیت کی بدعت ایجاد کر لیتھی جس کا ہم نے ان کو عکم نہیں دیا تھا گر (انہوں نے اپنے خیال میں)اللہ کی خوشنو دی حاصل کرنے کے لیے (خور بی ایسا کرلیا) پھر جیسااس کو نبھانے کاحق تھا دیسانباہ نہ کریے۔''

قرآن مجید میں ''بدعت'' کا لفظ صرف ای ایک آیت میں ''ر ہبانیت'' کے شمن میں آیا ہے۔ اس ضمن میں میں نے تفصیل سے بیان کیا تھا کہ حضرت عیسی علیقیا اور ان کے ہم عصر حضرت کی علیقیا ' دونوں پر زہد کا بہت غلبہ تھا۔ انہیں دنیوی لذات سے کوئی مروکار نہ تھا' اس لیے انہوں نے شادی بھی نہیں گی۔ اس کے نتیج میں ان کے پیروکاروں اور حوار تین میں بھی یہی رنگ پیدا ہو گیا اور پھراگی نسلوں میں بیرنگ اور گہرا ہوتا چلا گیا یہاں تک کہ اس نے رہبانیت کی شکل اختیار کر لی سے دین اسلام نے رہبانیت کی شکل اختیار کر لی سے دین اسلام نے رہبانیت کی شکل اختیار کر لی تیت میں اس کی نفی کی گئی

و اربعین نووی کم محد می ( 231 محد می خطابات جمع کمی

ہے۔رہبانیت کی نفی کے حوالے ہے اگر چہ قر آن حکیم میں زیادہ سخت الفاظ نہیں آئے' بلكه بي بهي فرمايا كيا: ﴿ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ ' كبرجيباا بي نبها نے كاحق تهاويبا نباہ نہ کر سکے'' گویا اس فعل کی کممل نفی نہیں گی گئی بلکہاس کاحق ادا نہ کرنے والوں کو تنہیہ کی گئی ہے۔اس لیے کہ انہوں نے خلوصِ نیت کے ساتھ رہبا نیت کو اپنایا تھا۔ چنانچیہ ابتدائی زمانے میں واقعتا ایسے لوگ تھے جنہوں نے رہبانیت کاحق ادا کیالیکن بعد میں اکثر و بیشتر لوگ اس کی پابندی نہیں کر پائے۔البتہ احادیثِ مبارکہ میں بڑی شدت کے ساتھ رہانیت کی نفی آئی ہے۔اس عنمن میں چندا حادیث مبار کہ میں آپ کوسنا چکا ہوں' ان میں ایک طویل روایت حضرت انس ڈاٹٹنز سے مروی تھی جس کا خلاصہ ہیہ ہے کہ صحابہ كرام من أين كى ايك جماعت نے عبادات ميں غلوكا عبد كرليا۔ جب رسول الله مَا اللهُ عَالَيْكُمُ كو معلوم ہوا تو آپ نے ان سے اعلان براءت کرتے ہوئے آخر میں فر مایا: (( فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِيْ فَلَيْسَ مِتِيْ)) '' جےمیری سنت (طریقہ ) پیندنہیں اس کا مجھ ہے کوئی تعلق نہیں''۔اب بیر بہت بخت انداز ہے۔حالانکہ انہوں نے جوبھی سوچا اور جوبھی عہد کیا تھاوہ نیک نیتی پرمبنی تھا'لیکن اس کے باوجود نبی اکرم ٹاکٹیٹر نے ان کے طرزِ مل کی نفی میں بہت غیرمعمولی الفاظ ارشا د فرمائے۔اس کی وجہ بیہ ہے کدر ہبانیت کی مثال آپ کے سامنے تھی جونیک نیتی ہے شروع ہوئی لیکن بالآخر راہب خانے برائیوں کی آ ماجگاہ بن گئے۔

بولیک یں سے سروں ہوں یہ کا حرورہ ہا ہوں یہ کا ایک اور دوایت ملاحظہ ہو ۔۔۔ حضرت انس علیہ ہی کی ایک اور دوایت ملاحظہ ہو ۔۔۔ حضرت انس علیہ جب ۹ یا ۱۰ ابرس کے ہوئے تو ان کی والدہ ان کوحضورا کرم مُلَّا اَلَّیْنَا کے پاس لائی اور کہا کہ یہ آپ کے فادمت کرے گا۔ اُس دن سے لے کرحضور مُلَا اَلْیَا اَلْمَا کُلُورِ آپ کی خدمت کرے گا۔ اُس دن سے لے کرحضور مُلَا اَلْیَا اَلْمَا کُلُورِ آپ کی خدمت کرے گا۔ اُس دن سے لے کرحضور مُلَالِیْمَا کُلُورِ کُلُورِ آپ کی خدمت کرے گا۔ اُس دن سے لے کرحضور مُلَالِیْمَا کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ اُلْمالِ کُلُورِ کُلُورِ اِلْمالِ کُلُورِ کُلُور کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُور کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ

فرائض سرانجام دیے --- وہ بیان کرتے ہیں کدرسول الله مَثَاثَیْنِهُ اکثر فرمایا کرتے تھے: ((لَا تُشَدِّدُوُا عَلَى اَنْفُسِكُمْ فَيُشَدَّدَ عَلَيْكُمْ ، فَإِنَّ قَوْمًا شَدَّدُوا عَلَى اَنْفُسِهِمْ فَشَدَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ، فَتِلْكَ بَقَايَاهُمْ فِي الصَّوَامِعِ وَالدِّيَارِ))(١)

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الادب باب في الحسد

''(دیکھو)اپنے اوپرختی مت کرو(اگرتم اپنے اوپرختی کروگے) تو تم پرختی ہی کی جائے گی۔ پس پہلی قوموں میں سے جنہوں نے اپنے آپ پرختی کی تو اللہ نے بھی ان کوختی میں بہتلا کر دیا۔ پس اُن کی با قیاتِ سیئات خانقا ہوں اور را ہب خانوں میں موجود ہیں۔''

اس کے بعد آپ نے سورۃ الحدیدی آیت ۲۷ تلادت فرمائی جس کے آخر میں فرمایا گیا:
﴿ وَ کَیْرِیْ مِیّنَهُمْ فَلِسِقُوْنَ ﴾ ''اوران میں ہے اکثر فاسق ہیں'' یعنی اکثر الیے تھے جنہوں نے رہانیت کاحق ادانہیں کیا۔اس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے فطرت کے ساتھ تصادم کا راستہ اختیار کیا اور فطرت کے تقاضوں کے خلاف غیر فطری قد عنیں لگا دیں۔ اب ظاہر بات ہے کہ اللہ نے انسان کے اندر جو تقاضے رکھے ہیں وہ انسان کو پچھاڑ دیتے ہیں اور پھرانسان منہ کے بل بری طرح گر پڑتا ہے۔

رسول الله متَّاطِينُهُمُ كا الوداعي وعظ اور وصيت

موضوع کی مناسبت سے اب میں آپ کو ایک بڑی اہم حدیث (' سنا رہا ہوں ۔۔۔ اس حدیث کی اہم بات یہ ہے کہ اس کون کر نبی اکر م کالٹیڈ کی مخل کا نقشہ کچھ دیرے ہاری آئی گھوں کے سامنے آجائے گا۔ اس سے پہلے حدیث جریل کے مطالعہ کے دوران ہم اس کا مشاہدہ کر چکے ہیں کہ اس کو پڑھ کر بھی حضورا کرم م کالٹیڈ کی مخل کا نقشہ ہماری نگا ہوں کے سامنے آجا تا ہے ۔۔۔ حضرت عرباض بن ساریہ راٹٹیڈ سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن رسول اللہ کالٹیڈ کی نہیں نماز پڑھائی۔ سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن رسول اللہ کالٹیڈ کی نے ہمیں نماز پڑھائی۔ پڑھ ہماری طرف متوجہ ہوئے : فو عظف ان مؤعظ آبلی نیکھ آپ نے راک ایس اوعظ فر مایا کہ وہ ہمارے دلوں میں سرایت جو دلوں میں اثر جانے والا تھا''۔ یعنی ایسا وعظ فر مایا کہ وہ ہمارے دلوں میں سرایت کر گیا۔ ذرکفت مِنها الْعُیُونُ نُن (اس کی تا ثیراس در ہے میں ہوئی کہ ) اس سے ہماری کر گیا۔ ذرکفت مِنها الْقُلُونُ بُ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب العلم باب ما جاء في الاخذ بالسنة واجتناب البدع وسنن ابي داؤد كتاب السنة باب في لزوم السنة و اللفظ له

الله! کان هٰذِه مَوْعِظَةُ مُودِّع فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا ''اے الله کے رسول مَثَاثِیَّا الله! کان هٰذِه مَوْعِظَةُ مُودِّع فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا ''اے الله کے رسول مَثَاثِیَّا الله الله مَا ہے کہ بیرسول الله مُثَاثِیَّا کا آخری وعظ کا عبد لینا چاہتے ہیں؟''ان الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ بیرسول الله مُثَاثِیْ کَا آخری وعظ کے بین ایس الله مِثَاثِیْ کَا آخری وعظ ہے 'بالفاظ دیگر بیآ ہے کی وصیت ہے۔ اس در ہے کا بلیغ اورمؤثر وعظ کہ سننے والوں کی آئے کھوں سے آنسوؤں کے دریا بہنے گے اور دلوں پرلرزہ طاری ہوگیا۔ منداحمہ کی روایت میں 'فَاوْصِنا'' کے الفاظ ہیں۔ یعنی اس صحائی نے کہا کہ اگر واقعی آ ہے کی اس دنیا ہے رفت قریب آگیا ہے تو پھر جمیں وصیت فرمائے اور وہ باتیں بتا ہے جن کی ہمیں سب ہے زیادہ ضرورت ہے۔

اس سے آگے رسول النّدَ فَاتَیْنِمُ کا فرمان شروع ہورہا ہے۔ آپ نے فرمایا:

((اُوْصِیْکُمْ بِتَقُوی اللّهِ))' میں تمہیں اللّه کا تقوی اختیار کرنے کی وصیت کرتا ہوں'

((اُوْصِیْکُمْ بِتَقُوی اللّهِ))' میں تمہیں الله کا تقوی اختیار کرنے کی وصیت کرتا ہوں'

س محصیت سے بچنا' گنا ہوں سے بچنا' الله کی نافر مانی سے بچنا' صدو دِشر بعت تجاوز کرنے سے بچنااور تمام خرافات' رسومات و بدعات سے بچنا تقوی کھا تا ہے۔ اس کی مثال ایسے ہی ہے کہ انسان کو کسی گھنے جنگل میں سے گزرنا پڑے اور وہاں نہ کوئی گیا ٹیڈی ہو' نہ کوئی راستہ ہو' بلکہ او نجی او نجی گھاس اور گھنے درخت ہوں۔ ظاہر بات ہے کہا نیٹ کہ بین انسان بہت چوکنا ہوکر بچونک کرقدم رکھے گا کہ کہیں ایسانہ ہوکہ کوئی سانپ کنڈی مارے بیٹھا ہو یا کسی اور موذی جانور کا بل یا بھٹ ہواور وہاں یاؤں سانپ کنڈی مارے بیٹھا ہو یا کسی اور موذی جانور کا بل یا بھٹ ہواور وہاں یاؤں پڑجائے۔ ایمیزون یا کا گوجسے جنگلت میں تو درختوں سے لگے ہوئے سانپ بھی موجود پڑجائے۔ ایمیزون یا کا گوجسے جنگلات میں تو درختوں سے لگے ہوئے سانپ بھی موجود ہوتے ہیں۔ اس طرح پوری زندگی انسان کا معصیتِ اللّی سے بچ کر چلنا تقوی کی ہوئے کے سانپ بھی موجود ہوتے ہیں۔ اس طرح پوری زندگی انسان کا معصیتِ اللّی سے بچ کر چلنا تقوی کی ہوئے کے سانس بھی آ ہتہ کہنازک سے بہت کا م

تے مال کا رائد ہیں۔ کا اس کارگر شیشہ گری کا!

تقویٰ کی وصیت کے بعد آ گے رسول اللّٰه طَالِیّٰتُا نِے فر مایا: ((وَ السَّمْعِ وَ الطَّاعَةِ )) ''( تقویٰ کے ساتھ ساتھ میں تنہیں وصیت کرتا ہوں )''سمع و طاعت یعنی سننے اور حکم کو اربعین نؤوی کی می کو اور می میری بات مان رہے ہو کی میری بات مان رہے ہو کی میرے میں میرے بعد ابنا کوئی رسول ہوگا اور نہ کوئی رسول ہوگا اور نہ کوئی نہیں میرے بعد تو خلفا ، ہوں گے۔ اس لیے میں تہہیں وصیت کرتا ہوں کہ ان کا حکم سننا اور ما ننا اور اپنی جماعتی زندگی میں رخے نہ پڑنے دینا۔ گویا: "United you stand, divided you fall" یعنی تم متحد رہو گے تو سربلند رہو گے اور جب تم تقسیم ہوجاؤگے تو تہہیں زوال آجائے گا۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا۔ حضرت عثمان غنی ڈائٹو کی شہاوت کے بعد جب مسلمان شیعان عثمان اور شیعان علی ہوا کے علا جب مسلمان شیعان عثمان اور شیعان علی ہوا۔ علی دوگر وہوں میں تقسیم ہو گئے تو پھر مسلمانوں میں خانہ جنگی شروع ہوگئی۔ حضرت علی دیائٹو کا تو پورا عہد خلافت خانہ جنگی کی نذر ہوگیا اور ایک لاکھ کے قریب مسلمان ایک دوسرے کی تلواروں 'تیروں اور نیزوں سے ختم ہو گئے ۔ ظاہر بات ہے پھر زوال تو دوسرے کی تلواروں 'تیروں اور نیزوں سے ختم ہو گئے ۔ ظاہر بات ہے پھر زوال تو مثروع ہونا ہی تھا۔ آپ مُن المُؤلِّم نے فر مایا تھا: ((والسّمنع والطّاعة وَانْ عَبْدًا حَبَیْتِ اَنْ )) مشروع ہونا ہی تھا۔ آپ مُن المُؤلِّم نے فر مایا تھا: ((والسّمنع والطّاعة وَانْ عَبْدًا حَبَیْتِ اَنْ )) مشروع ہونا ہی تھا۔ آپ مُن الموں خلیفہ اور امام کا ) حکم سننے اور مانے کی خواہ وہ ایک حبثی ''(میں تہیں وصیت کرتا ہوں خلیفہ اور امام کا ) حکم سننے اور مانے کی خواہ وہ ایک حبثی ''(میں تہیں وصیت کرتا ہوں خلیفہ اور امام کا ) حکم منے اور مانے کی خواہ وہ ایک حبثی

ام مبنی غلام بھی ہوتو بھی تم پراس کی اطاعت لازم ہے۔

آ گے آپ مُلُ ﷺ نے فرمایا: ((فَانَّهُ مَنْ یَعِشْ مِنْکُمْ بَعُدِیْ فَسَیوی اخْتِلَافًا

گیٹیوًا)) ''اس لیے کہتم میں سے جو بھی میرے بعد زندہ رہے گا وہ کثرت کے ساتھ
اختلاف دیکھے گا'۔ اختلاف تو حضرت ابو برصدیق ڈاٹٹی کے زمانے میں بھی ہوا' جیسے
مانعین زکو ق سے جہاد کے بارے میں اور لشکر اسامہ کی روائی اور پھر حضرت اسامہ بن
زید ڈاٹٹی کی امارت کے حوالے سے صحابہ کرام ڈاٹٹی میں اختلاف رائے ہوگیا تھا'لیکن
پر جو فیصلہ ہوا اسے سب نے تعلیم کیا۔ بہر حال ایسا تو بھی ہو ہی نہیں سکتا کہ انسانی
معاملات میں اختلاف نہ ہو کیکن اگر اختلاف میں شدت آ جائے اور اپنی بات منوانے
پر ساراز ور ہوجائے تو پھر زوال کی جانب سفر شروع ہوجا تا ہے۔ اگر ہر صاحب الرائے
پر ساراز ور ہوجائے تو کی وائی کو اچھا سمجھے تو پھر جماعت کانظم کیسے چلے گا۔ ایک حدیث
اپنی رائے پر اڑ جائے اور ای کو اچھا سمجھے تو پھر جماعت کانظم کیسے چلے گا۔ ایک حدیث
میں ''اِغیجاب گیل ذِی رَاْمی ہو رَاْمِی ہو رَاْمِیہ ''کو'' مہلکات'' میں سے شدید ترین قرار دیا گیا

غلام ہی ہو''۔ یعنی بیرنہ بھھنا کہتم برتر اوراعلیٰ ہو جبکہ وہ اونیٰ اور کم تر ہے' بلکہ تبہارا خلیفہ یا

و اربعین نؤوی کی در در 235 عرب خطابات جمع کمی

ہے۔ ظاہر بات ہے کہ جماعت میں بعض اوقات اپنی رائے کو پسِ پشت ڈال کرامیر کی رائے کو ما ننا پڑتا ہے۔اس لیے رسول اللّه مُثَاثِّةُ ہِمْ نے اپنے اس وداعی وعظ میں تقویٰ اور سمع وطاعت کی خصوصی وصیت فر مائی۔

حدیث کا آخری مکرا آمارے آج کے موضوع '' ندمت بدعت' سے متعلق ہے۔
آپ نے اپنی وصیت کو جاری رکھتے ہوئے فرمایا: ((فَعَلَیْکُمْ بِسُتَتِیْ وَسُنَةِ الْمُحُلَفَاءِ
الْمَهْدِیّیْنَ الرَّاشِدِیْنَ ' تَمَسَّکُوْا بِهَا وَعَضُّواْ عَلَیْهَا بِالنَّوَاجِدِ))''لِی تم پرمیری
سنت اور میرے ہدایت یافتہ ظفائے راشدین کی پیروی لازم ہے' تو تم اس کولازم پکرو
اور اس کواپنے دانتوں سے مضبوطی سے پکڑ کررکھو' ۔ کچلیوں کے دانت (نواجِد)
سی چیز کو پکڑ نے کے لیے ہوتے ہیں۔ درندوں میں میکپلیاں (canines) اس کی
لیمی ہوتی ہیں کہ انہوں نے زندہ جانور کے گوشت کو پھاڑ نا ہوتا ہے اور کچلیاں ہی اس کام
کے لیے کارگر ہوتی ہیں۔ آگے کے دانت چیر پھاڑ کرنے کا میکا منہیں کر گئے۔
کے لیے کارگر ہوتی ہیں۔ آگے کے دانت چیر پھاڑ کرنے کا میکا منہیں کر گئے۔

آ گے فرمایا: ((وَإِیَّا کُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُوْدِ ' فَإِنَّ کُلَّ مُحْدَثَاقَةٍ بِدُعَةٌ ' وَکُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةٌ)) ''اوردیکھو ہرگز نے پیدا ہونے والے معاملات کی پیروی نہ کرنا 'اس لیے کہ ہرئی پیدا شدہ چیز بدعت ہے اور ہر بدعت گراہی کا باعث ہے۔''

بدعت کا تیسراسب: اقامتِ دین کی جِدوجِهداور جہادہے پہلوتہی

بدعت کے اسباب کے حوالے سے یا در کھیں کہ جب دین کا ہمہ گیر تصور سامنے نہیں رہتا تو بدعات پیدا ہوتی ہیں۔ دین کے ہمہ گیر تصور میں عبادات بھی ہیں اور معاملات بھی 'البتہ عبادات کی نبیت معاملات کی اہمیت زیادہ ہے۔ عبادات کی کوتا ہی کو تو اللہ تعالیٰ معاف کر دے گا 'اس لیے کہ وہ تو اللہ کے لیے ہیں اور اللہ تعالیٰ تو بہت معاف فرمانے والا اور رحم کرنے والا ہے۔ لیکن اس کے برعکس معاملات کی کوتا ہی کو اللہ تعالیٰ ازخود معان نہیں کرے گا 'اس لیے کہ بیانسانوں کاحق ہے۔ اگر آپ نے کسی کاحق مارا ہے تو اس کا حساب کتاب ہو کر دے گا۔ یا تو اس کے پھھ گناہ آپ کے جھے میں آئیں گے یا آپ کی کچھ نیکیاں اس کو دے دی جائیں گی جس کا آپ نے حق مارا ہے

— میں نے بتایا تھا کہ بدعت کا دوسرا سبب روحِ عبادت کا ختم ہو جانا ہے اور بید نیک نیتی سے نبیل بلکہ جہالت اور غفلت کی بنایر ہوتا ہے۔

اَب بدعت كَ تيمر كسب كَ طرف آت تي بين اوروه جالله كو دين كوغالب كرنے كى جدو جہد ليعنى جہاد فى سبيل الله ہے كناره كئى اختيار كرنا۔ ہم ان نشستوں ميں ' حكمت دين كاعظيم خزانہ' كے عنوان سے حضرت معاذ بن جبل رائين كى حديث كا مطالعہ كر حكى بيں جس ميں رسول الله مَا يَّنَيْ إَنْ جَہاد فى سبيل الله كودين اسلام كى بلندترين چوئى قرار ديا ہے۔ اس طويل حديث ميں وار درسول الله مَا يُنَيِّم كے بيالفاظ ذبمن ميں تازه كيجيد: ((اِنَّ رَأْسَ هٰذَا الْاَمْوِ اَنْ تَسُهُدَ اَنْ لاَّ اِللهُ اِلاَّ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَوِيْكَ لَهُ وَاَنَّ عَنْ اللهُ وَ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَوِيْكَ لَهُ وَانَّ كَافُو وَانَّ عَنْ اللهُ وَانَّ عَنْ اللهُ اللهُ

'' یقیناً دین کی جڑ میہ ہے کہ تم گوائی دو کہ کوئی معبود نہیں سوائے تنہا اللہ تعالیٰ کے جس کا کوئی شریک نبیں اور میہ کہ تم گوائی دو کہ کوئی معبود نہیں سوائے تنہا اللہ تعالیٰ کے جس کا کوئی شریک نبیل اور میہ کہ تحد (منگ شیئر) اللہ کے بندے اوراس دین کوقائم کرنا اور زکو قادا کرنا۔اوراس کی بلند ترین چوٹی جہاد فی سبیل اللہ ہے۔''
میں میں سول اللہ منا اللہ تا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کی بید فی سرد میں سولیں دی سرد

اس حدیث میں رسول الدُمُوَّ اللَّهُ اللهُ اللهُ

و اربعین نووی کی در 237 کرده کار خطابات جمعہ

جار ہا ہے ٔ دین میں کیسی تبدیلیاں کی جارہی ہیں۔لہذا جب اقامتِ دین کی جدوجہد خارج از بحث ہوگئی تواس کا نتیجہ بیہوا کہان کا تصویردین سکڑ کررہ گیا۔

## بدعت كاچوتفاسب: معاملات مين أحكام الهييه سے روگر داني

کچھلوگ وہ ہیں جومعاملات میں بھی دین کے احکام کوچھوڑ ہے بیٹھے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ کاروبار میں سود لینا دینا پڑتا ہے بینک ہے سودی قرض لیے بغیر کاروبار نہیں چلتا' چھوٹے مکان کو ہڑی حویلی میں تبدیل کرنے کے لیے بینک سے قرضہ لینا پڑتا ہے۔ای طرح باقی معاملات میں وعدہ خلافی ہورہی ہے جھوٹ بولا جار ہاہے وھو کہ وہی چل رہی ہے ملاوٹ عروج پر ہے وغیرہ وغیرہ ۔ جب معاملات کے اندر بھی کی ہوگئی تو اب سارا گاڑھا بن عبادات میں آ گیا۔اس کے لیے میں نے آپ کومثال دی تھی کہ اگر آپ ا کیے طشت میں پانی ڈالتے ہیں تو اس پانی کی او نچائی ایک ایج یا دوائج ہوگی اورا گراسی یانی کوآپ سی جاریابوتل میں ڈال دیں تو وہ ایک فٹ اونچا ہوجائے گا۔اسی طرح دین کے معاملہ میں جب آپ نے اس کی بنیاد (base) کوئنگ کر دیا بایں طور کہ ندا قامتِ وین کی جدّو جُہدر ہی اور نہ معاملات کی احکام الٰہی کے مطابق پیروی رہی' تو پھرساراز ور عبادات پر چلا گیا۔اس کا نتیجہ بیزلکلا کہ ہرسال عمرہ اور حج ہور ہاہے کیکن اس کی کوئی پروا نہیں کہ وہ کمانی حرام کی ہے یا حلال کی ۔ کچھلوگ تو ہڑے فخر سے کہتے ہیں کہ میں ہرسال حج کو جاتا ہوں اور میرامصلی تو مسجد حرام اور مسجد نبوی کی پہلی صف کے اندر مقرر ہے۔ بیہ لوگ وہاں شُرطوں کورشوت دے کراپنے مصلّے پہلی صفوں میں رکھواتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ بروی نیکی کا کام کررہے ہیں۔

اس حوالے ہے آپ نبی آخرالز ہاں کا گیٹی کا طرزِ عمل دیکھیں کہ آپ نے عمرہ قضا جوصلح حدیدیہ کے بعد ہوا' کے بعد باتی ساری زندگی کوئی عمرہ نہیں کیا' حالانکہ ۸ جحری میں مکہ فتح ہو گیا اور آپ کوعرب کے بادشاہ کی حیثیت حاصل ہوگئ اگر عمرہ کرنا چاہتے تو کوئی رو کنے والانہیں تھا' لیکن آپ نے کوئی عمرہ نہیں کیا بلکہ آپ نے ساری جدوجہد دین کوغالب کرنے کے لیے کی اور اپنا سارا وقت اس کام میں لگایا۔ اس طرح رسول اس ضمن میں آپ دی کھیں کہ ہمارے ہاں خاص طور پر شب براءت کے حوالے سے بین تصور ہے کہ اس رات میں زیادہ سے زیادہ عبادت کا اہتمام کیا جائے — اس کے علاوہ اس رات جو آتش بازی یا جشن اور ہنگامہ ہوتا ہے اس کا تو سرے سے دین سے کوئی سروکار ہے ہی نہیں — عبادت کے لیے بھی خاص طور پر اس رات کو مقرر کر لیا گیا ہے حالا نکہ اس رات کی فضیلت کے حوالے سے کوئی تو ی احادیث موجود نہیں ہیں۔ گیا ہے حالا نکہ اس رات کی فضیلت کے حوالے سے کوئی تو ی احادیث موجود نہیں ہیں۔ اس طریقے سے شب معراج کا معاملہ ہے۔ یہ سب اس لیے ہور ہا ہے کہ پوری توجہ اب عبادات پر مرکز ہو چکی ہے اور ساراز ورعبادات پر ہی صرف ہور ہا ہے۔

#### بدعات كانتيجه: اختلا فات اوررسومات كى كثرت

عبادات کے دو پہلو ہیں'ایک ہے ان کا ظاہر اور رسم' جبکہ ایک ہے باطن اور رسم' جبکہ ایک ہے باطن اور روح۔مثلاً نماز کا ظاہر کی پہلو ہیہ کہ آپ نے اللہ اکبر کہتے ہوئے ہاتھوں کو کا نوں تک اٹھایا اور پھر ہاتھ باندھ دیے' تناپڑھی' فاتحہ پڑھی اور قرآن کا کچھ حصہ پڑھا' رکوع میں گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر کھڑے ہوگئے' پھر حجدے میں گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر میٹھے' پھر محبدے میں گئے' تسبیحات پڑھیں' پھر اٹھی کھڑے ہوئے اور پھر اگلی رکعت اسی طرح بغیر ثنا کے پڑھی۔

پھر قعدہ میں بیٹے اور سلام پھیر دیا۔ یہ ساراعمل رسم نماز اور نمازی ظاہری شکل ہے۔ نماز
کا باطنی پہلویہ ہے کہ نماز کوخشوع وخضوع کے ساتھ پڑھا جائے وقت
آیات پرغور کیا جائے ۔۔ بعض صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کی یہ کیفیت تھی کہ
قراءت کے دوران جب جہنم یا عذاب جہنم کا تذکرہ آتا تو آئھیں بہہ پڑتیں وقت
طاری ہو جاتی ۔ دورانِ نماز اپنے اندراحیان کی کیفیت پیدا کی جائے جس کا ذکر
طاری ہو جاتی ۔ دورانِ نماز اپنے اندراحیان کی کیفیت پیدا کی جائے جس کا ذکر
مدیث جبریل میں بایں الفاظ ہوا ہے: ((اَنْ تَغَیْدُ اللّٰهُ کَانَّکُ تَرَاهُ وَ فَانْ لَمْ تَکُنْ لَمْ تَکُنْ مَا وَرَاهُ وَ فَانْ لَمْ مَنْ کُنْ اللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَ فَانْ لَمْ مَنْ کُنْ اللّٰہِ کَانَّکُ مَرَاهُ وَ فَانْ لَمْ مَنْ کُنْ اللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ اللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ اللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ اِللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِلْمُ اللّٰہُ کَانَّکُ مَرَاهُ وَا اِللّٰہُ اللّٰہُ کَانَّکُ مِنْ اللّٰمِ اللّٰہُ اللّٰہُ کَانَگُورُہُ وَا اِللّٰہُ اللّٰہُ کَانَکُ اللّٰہُ اللّٰہُ کَانَگُورُہُ اللّٰہُ کَانَگُورُہُ وَا اِللّٰہُ اللّٰہُ کَانَا اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کَانَا اللّٰہُ اللّٰہُ کَانَانُ کَا بِطُنَی اور روحانی اللّٰہُ اللّٰہُ کَانِہُ کُورُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کَانَانُ کَا بِاطْنی اور روحانی بہلوتو ختم ہوگیا' بس رسم اور ظاہری پہلوباقی رہ گیا۔ بقول اقبال ہے رہ کی سے اذال ' روحِ بلالی نہ رہی

جب روح دین اورروح عبادت سے توجہ بہ جائے گی تو دین کی جھوٹی جھوٹی جھوٹی انوں پراختلاف ہوگا اور''من دیگرم تو دیگری' کی نوبت آ جائے گی۔ آپ اپنے اردگر دنظر دوڑا کیں تو معلوم ہوگا کہ آمین بالحجر اور بالیسر کہنے والوں اور رفع یدین کرنے اور نظر دوڑا کیں تو معلوم ہوگا کہ آمین بالحجر اور بالیسر کہنے والوں اور رفع یدین کرنے اور نہ کرنے والوں میں لڑائیاں ہور ہی ہیں۔ بعض جگہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص بھول کر دوسر سے مکتبہ فکر کی معجد میں چلا جائے تو اسے کہا جاتا ہے کہ ہماری معجد میں کیوں آئے ہو؟ اگر آئندہ آئے تو ٹائلیس تو ڑویں گے۔ اللہ کی پناہ! کہ چھوٹی جھوٹی باتوں کی بنیاد پر معجد میں الگ بنالیس' ایک دوسر سے سے دست وگر بباں ہو گئے' لیکن دین کے بڑے معاملات (سود جھوٹ حرام کمائی' ملاوٹ وطوکہ دہی وغیرہ) کے بارے میں کوئی سے نہیں ہوئی۔ سے دہوں وال معاملہ ہے۔

فلفه ره گیا تلقین غزالی نه ربی!

عبادات پرساری توجہ مرکز ہونے کا ایک نتیجہ تو بیا ختلا فات ہیں' جبکہ اس کا دوسرا متیجہ بیہ ہے کہ رسومات زیادہ سے زیادہ ہوتی چلی جاتی ہیں۔اس کی ایک مثال شادی بیاہ

کا موقع ہے۔ ہمار ہےمعاشرے میں شادی بیاہ کے لیے اُن گنت رسمیں رائج ہوگئی ہیں۔ اس حوالے سے یاد رکھیں کہ شادی کے موقع پرلڑ کی والوں کے ہاں کسی دعوت طعام کا ثبوت احادیث اوراسلامی تاریخ میں نہیں ملتا۔ پوری شادی میں صرف ایک دعوتِ طعام ہےاور وہ لڑکے کی طرف سے دعوت ولیمہ ہے۔اس کی بھی وجہ ظاہر ہے کہاس کا گھر آباد ہوا ہے تو وہ خوشی منائے اوراینے دوستوں کواس خوشی میں شریک کرے — وعوت ولیمہ نه صرف ثابت ہے بلکہ اس کی تاکیر بھی ہے۔ احادیث کی کتابوں میں''باب الولیم' کے عنوان سے بورابوراباب موجود ہے --- ہمارے ہاں یہ ہوتا ہے کہ پہلے اڑکی ویکھنے کے لیے ایک پورانشکر جاتا ہے اورلز کی والوں کو با دلِ نخو استه طعام کا اعلیٰ سے اعلیٰ انتظام کرنا یڑتا ہے' پھرمنگنی کی باری آتی ہے' پھرتار بخ مقرر کرنے کی' پھرتیل اور مایوں کی' پھرمہندی کی۔ان تمام رسومات میں ہے اکثر کا بوجھالز کی والوں پر پڑتا ہے اورانہیں ہرتقریب میں دعوت طعام کا انتظام کرنا پڑتا ہے تا کہاڑ کی کوسسرال میں طعنے نہ سننے پڑیں \_ بیسب تو وہ رسومات ہیں جوشادی کے دن سے پہلے کی ہیں۔ جب شادی کا دن آتا ہے تو پہلے سہرابندی ہوتی ہے ٔ دو لہے کوسلامیاں پیش کی جاتی ہیں 'پھر بارات کالشکرلڑ کی والوں کے ہاں جاتا ہے اور وہاں نکاح ہوتا ہے۔وہاں بھی دولہا میاں سلامیاں وصول کرتے ہیں۔ نکاح کے بعد وہاں دعوتِ طعام کاعظیم الشان اہتمام ہوتا ہے جس میں اسراف کا رنگ نمایاں نظر آتا ہے اور پھر بہت ساکھا نابر بادبھی کردیا جاتا ہے۔

جن لوگوں کے پاس روپے پیسے کے انبار ہیں وہ تواپی دولت کے اظہار اور نمود و نمائش کے لیے بیساری رسومات اداکرتے ہیں ۔ قرآن مجید کی اصطلاح میں اس کا نام تبذیر ہے: ﴿ إِنَّ الْمُبَلِّدِ رِیْنَ کَانُوْ الْمُحِوانَ الشَّیطِیْنِ طُ ﴿ (بَی اسرائیل:۲۵)'' اپنام ونمود کے لیے خرچ کرنے والے شیطانوں کے بھائی ہیں' ۔ اس کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ ایک غریب آ دمی کو بھی دیکھا دیکھی بیسب کرنا پڑتا ہے۔ اب بیاس کا در دِسر ہے کہ وہ اس کے لیے کہیں چوری کرئے ڈاکہ ڈالے یار شوت لے کیکن اسے ہر حال میں کہ دوہ اس کے لیے کہیں چوری کرئے ڈاکہ ڈالے یار شوت لے کیکن اسے ہر حال میں بیکرنا ہے ور نہ بیٹی کیا سوچے گی کہ میری شادی پر میرابا ہے بی نہ کرسکا! یہی وہ خزا فات

و اربعین نووی کی محمد 241 محمد کا این جمع کما

ہیں جن کی وجہ سے ان لوگوں کی نیندیں حرام ہو جاتی ہیں جن کے ہاں چند بیٹیاں پیدا ہو
جا کیں۔اس حوالے سے اسلام کا اصول یا در کھیں کہ شادی میں لڑکی والوں کا ایک ہیسہ
مھی نہیں خرچ ہونا چاہیے۔ مہر 'محفل نکاح میں منہ میٹھا کر انا اور پھر دعوت و لیمہ میسب
لڑکے والوں کی ذمہ داری ہے'لڑکی والوں کا تو سرے سے کوئی خرچ ہے ہی نہیں۔ جہیز
کے حوالے سے بھی یہ نوٹ کرلیں کہ اس کا اسلام میں سرے سے کوئی تصور ہی نہیں ہے'
لیکن ہمارے ہاں سارا معاملہ الٹ ہے۔اس کی وجہ ایک بار پھر نوٹ کرلیں کہ جہاں کوئی
برعت آجاتی ہے وہاں سے کوئی سنت غائب ہوجاتی ہے۔ نبی اکرم می انگیز کے فرمایا:

((مَا اَحْدَاتْ فَوْمٌ بِلْمَعَةً إِلاَّ رُفِعَ مِنْلُهَا مِنَ السُّنَةِ فَتَمَسُّكُ بِسُسَّةٍ حَمْیرٌ مِنْ

سمایی بلسوں '' جو تو م بھی کوئی بدعت ایجاد کرتی ہے تو اس کی جگہ سے سنت اٹھالی جاتی ہے۔ پس سنت کومضبوطی ہے بکڑ نابدعت ایجاد کرنے ہے بہتر ہے۔''

#### احباء سنت بمقابله ايجاد بدعت

موضوع کی مناسبت سے میں ایک اور حدیث آپ کوسنا نا جا بتا ہوں تا کہ یہ مسئلہ اچھے طریقے سے واضح ہو جائے ۔حضرت بلال بن حارث المزنی ڈلٹٹٹؤ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّمثَالْتَیْزِم نے فرمایا:

رَالَّهُ مَنْ آخَيًا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِى قَدْ أُمِيْتَتْ بَعْدِى فَإِنَّ لَهُ مِنَ الْآجُرِ مِثْلُ مَنْ عَلِي الْآجُرِ مِثْلُ مَنْ عَلِي الْآجُرِ مِثْلُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ عَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا)) (٢)

'' بقیناً جس فخص نے میری کسی الیی سنت کو زندہ کیا جومیرے بعد مردہ ہو پیکی تھی تو اس فخص کو اتنا اجر ملتا رہے گا جتنا اس سنت پڑمل کرنے والے کو ملے گا اور عمل کرنے والے کے اجرمیں کوئی کمی جھی نہیں ہوگی۔''

کرنے والے کے اجریس کوئی کی جمل ہوگا۔ یعنی جس نے کسی مردہ سنت کو دوبارہ زندہ کیا تواس کے حساب میں تمام عمل کرنے والوں

<sup>(</sup>١) مسند احمد كتاب مسند الشاميين باب حديث عضيف بن الحارث الله عند ١٦٣٥٦ - ١٦٣٥٦ (٢) مسنن الترمذي ابواب العلم باب ما جاء في الإخذ بالسنة واجتناب البدعة \_

جتنا ثواب کریڈٹ ہوتارہے گا۔ اب دیکھئے ہم نے مسجد میں نکاح کی سنت کواز سرِنوزندہ کیا ہے ٔ حالانکہ لوگ تو اسے ہتک اور تو ہیں سمجھتے تھے۔اسی طرح ہم نے جماعتی زندگی میں بیعت کی سنت کو دوبارہ زندہ کیا ہے۔ ہمارے ہاں تو مغرب سے آیا ہوا نظام مسلط کر دیا گیا کہ ووٹ کے ذریعےصدرکومنتخب کرؤ حالانکہ اسلام میں تو بیعت کا نظام ہے اوراسی کے ذریعے خلفاء کا چناؤ ہوا ہے۔ تیرہ سو برس کی اسلامی تاریخ میں بیعت کے علاوہ کسی اور طریقہ کا نشان تک نہیں ہے۔خلافت بھی بیعت کی بنیاد پر ہے اور ملوکیت بھی۔ بنواُ میّہ اور بنوعباس کے خلفاء بھی بیعت لیتے تھے۔ پھر جب مغربی استعار کا دورآ گیا تو اس کے خلاف جو بھی عسکری تحریکیں اُ بھریں وہ بھی ہیعت کی بنیاد پر بنی ہیں۔ چنانچہ ہندوستان میں سیداحمہ شہید کی تحریک شهیدین کیبیا میں سنوی تحریک سوڈان میں مہدی سوڈانی کی تحریک اور روس میں امام شامل کی تحریک سب میں نظم کی بنیاد بیعت ہی تھی۔عہدِ ملوکیت میں جب مذہب و سیاست میں تقسیم نمایاں ہونے لگی تو ہمارے ہاں'' بیعتِ ارشاد'' وجود میں آئی۔ بہرحال پیہ ایک اچھی بات تھی کہلوگوں کواللہ کا کلمہ سکھا دینا' کوئی احچھی بات بتا دینایا نیکی کی تلقین کر دینا — لیکن اجماعی زندگی کے حوالے سے بیعت کی سنت تقریباً مردہ ہو چک تھی ادریہ اللہ کا ہم پرخصوصی فضل ہے کہ اس نے ہمیں بیعت کے نظام کواز سرنوزندہ کرنے کی توفیق عطافر مائی۔ حدیث کے اس جھے میں تو احیاءِ سنت کی فضیلت کا بیان تھا' جبکہ روایت کے اگلے حصدمیں بدعت ایجاد کرنے والے کے انجام بدکا تذکرہ ہے۔آگے آپ مُلَا اَیْنَا نے فرمایا: ((وَمَنِ ابْتَدَعَ بِدُعَةَ ضَلَالَةٍ لَا تُرْضِى اللَّهَ وَرَسُولَةَ كَانَ عَلَيْهِ مِثْلُ آثَام مَنْ عَمِلَ بِهَا لَا يَنْقُصُ ذَٰلِكَ مِنْ أَوْزَارِ النَّاسِ شَيْئًا)) ﴿

<sup>🖈</sup> اس مضمون سے ملتی جلتی ایک روایت امام مسلم نے بھی نقل کی ہے۔ حضرت جریر بن عبدالله والمنافظ عروايت بكرسول الله ماليني في ايك موقع برفر مايا:

<sup>((</sup>مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ ٱلْجُوِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ ٱجُوْدِهِمْ شَيْءٌ وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً سَيِّنَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَةً كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ ٱوْزَارِهِمْ شَيْعٌ)) (صحيح مسلم

''اور جس شخص نے کوئی گراہی والی بدعت ایجاد کی جواللہ اور اُس کے رسول کو ناپیند ہو تو اس شخص کو بھی اتناہی گناہ ملے گاجتنااس بدعت پڑمل کرنے والوں کو ملے گا (یعنی جتنے لوگ بھی اس بدعت کو کریں گے اس کے برابر گناہ بدعت ایجاد کرنے والے کے حساب میں درج ہوتارہے گا) اور اس بدعت پڑمل کرنے والے لوگوں کے اپنے بوجھ میں سے کوئی کمی نہیں ہوگی۔''

### بدعت اور بدعتی کی تو قیر کی ندمت

اس ضمن میں ایک مرسل حدیث ملاحظہ ہو جھے امام بیہ قلؒ نے اپنی کتاب'' شعب الایمان''میں نقل کیا ہے:

((مَنُ وَقَرَ صَاحِبَ بِدُعَةٍ فَقَدُ اعَانَ عَلَى هَدُمِ الْإِسْلَامِ))(١)

'' جس شخص نے کسی بڑعتی کی تو قیر کی تو اس نے اسلام کومنہدم کرنے میں اس کی مدو کی ۔'' مدو کی ۔''

اسی طرح رسول اللَّمَّ الْلَيْمَ اللَّمِّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَى مِدح سرائى كواللَّه كِ عَضب كا باعث قرار ديا ـ امام يبهاي د شعب الايمان 'ميں حضرت انس الله مے مردی حدیث قبل کرتے ہیں:

﴿ إِذَا مُدِحَ الْفَاسِقُ غَضَبَ الرَّبُّ تَعَالَى وَاهْتَزَّلَهُ الْعَرْشُ)) (٢)

''جب کسی فاسق کی مدح سرائی کی جاتی ہے تو اللہ تعالی اس ور بے غضب ناک ہوتا ہے کہ اس کاعرش کانپ اٹھتا ہے۔''

. بدعات ٔ رسومات اورنئ نئی ایجا دات الله تعالیٰ کے غضب کو دعوت دینے والی ہیں '

<sup>(</sup>١) مشكاة المصابيح كتاب الايمان باب الاعتصام بالكتاب والسنة الفصل الثالث.

<sup>(</sup>٢) مشكاة المصابيح كتاب الآداب باب حفظ اللسان والغيبة والشتم الفصل الثالث.

لہٰذا ہمیں ایک اصول طے کر لینا جاہیے کہ جو چیز قرآن وسنت اور صحابہ کرام ڈناکٹڑ ہے ثابت ہے وہ سرآ تکھول پر(مثلًا شادی بیاہ میں دعوت ولیمہ )اور جو ثابت نہیں ہے تو اس کا مطلب ہے کہ وہ کہیں باہر ہے آئی ہوئی چیز ہے اس لیےاس کوچھوڑ دیا جائے اور اس پڑمل کر کے اللہ کے غضب کو دعوت نہ دی جائے ۔مثلاً جہیز کا کوئی تصور سرے سے اسلام میں ہے ہی نہیں' بلکہاں کا ایک ہندوانہ پس منظر ہے۔ ہندوؤں میں لڑکی کا وراثت میں کوئی حصہ نہیں ہوتا'اس لیے جب وہ اپنی لڑکی کو گھر سے رخصت کرتے ہیں تو کچھ دان دہیج دے کررخصت کرتے ہیں کہ جاؤاب تمہارااس گھرہے کوئی سرو کا رنہیں 'ہماری وراثت میں تمہارا کوئی حصہ نہیں ہے۔اس کے برعکس اسلام میں تو لڑکی با قاعدہ وارث ہے۔لیکن ہمارےمعاشرے میں بھی ہندوؤں کے دیکھادیکھی بیٹی کوجہیز دے کرعام طور پرورا ثت سے فارغ کردیا جاتا ہے۔ بدایک بڑی مثال ہے اس بات کی کہ جہاں بدعت آئی وہاں سنت غائب ہوگئ' لینی جہیز دے دیا اور وراثت کے قرآنی حکم کو پسِ پشت ڈال دیا جس کے بارے میں قرآن میں الفاظ آئے ہیں: ﴿ .... مِمَّا قُلَّ مِنْهُ أَوْ كَنُوطُ نَصِيْبًا مَّفُوُوْضًا ﴾ لعنی تر کهخواه تھوڑ اہو یازیاد ہ اسے وارثوں میں تقسیم کرو۔ بیاللہ تعالیٰ کی طرف سے فرض کیا گیا حصہ ہے۔

#### بدعات سے بچنے کا فارمولا

مذمت بدعت کے حوالے سے میں نے کی احادیث پچھلے خطاب جمعہ اور آج کے خطاب میں بیان کی بیں۔ ان احادیث کی روشی میں ہمیں بدعات اور محد ثات الامور سے بیخنے کی پوری پوری کوشش کرنی چاہیے۔ چیزوں کو پر کھنے کے لیے میں نے آپ کو ایک فارمولا بتا دیا کہ پہلے یہ تلاش کیجے کہ یہ کام قرآن وسنت سے ثابت ہے یا نہیں۔ ایک فارمولا بتا دیا کہ پہلے یہ تلاش کیجے کہ یہ کام قرآن وسنت سے ثابت ہے یا نہیں۔ اگر ثابت ہے تو پھر یہ دیکھیں کہ کس درج میں مطلوب ہے وین میں یہ کس نسبت اگر ثابت ہے۔ اگر آپ ان دونوں باتوں کو پیش نظر رکھیں گے تو وتناسب کے ساتھ ثابت ہے۔ اگر آپ ان دونوں باتوں کو پیش نظر رکھیں گے تو ان شاء اللہ آپ بدعت سے آج جا کیں گے۔ یا در کھیں کہ کینسر بھی ہمارے جسم کا ایک شؤ ہی ہوتا ہے جوغیر متناسب طور پر (out of proportion) بڑھنا شروع کر دیتا ہے اور

اس طرح وہ ہمارے جسم کے بیرونی سطح پرگائی کی شکل میں ظاہر ہوجا تا ہے یا پھرجسم کے اندر رہتے ہوئے جسم کے باتی نشوز کو کھا تا رہتا ہے اور پھر بالآ خرانسان موت کے منہ میں چلا جا تا ہے۔ بالکل یہی معاملہ ہمارے دین کا ہے۔ اگر آپ دین کے کسی معاملہ پر غیر متنا سب طور پڑمل کریں گے توبید دین کا کینسر بن جائے گا۔ لہذا سنت سے ثابت شدہ چیز وں پر بھی تو از ن اور اعتدال کے ساتھ ممل کرنا چاہیے۔ سنت کی پیروی صرف اس کا عام نہیں ہے کہ جو چیز احادیث سے ثابت ہے بس اس پڑمل کرلیا' بلکہ اس کے ساتھ بھ و کیمنا بھی ضروری ہے کہ اس پر حضور اکر م ان ایک کے مقالے مال کے ساتھ بھی مطابق عمل کریں گے تو پھر سنت کا سیح حق ادا ہوگا۔

حقیقت سے ہے کہ وہ کام جس پر رسول الله مَثَالِيَّةِ منے اپنی زندگی گزار دی لیعنی ا قامتِ دین کی جدوجہداس کوتو ہم نے اپنے ذہنوں سے خارج کررکھا ہے۔ بیرسول الله مَا يَشْرُ أَن من سے بڑی سنت ہے 'لیکن ہم نہ تو اس کی طرف توجہ کرتے ہیں اور نہ باقی معاملات پر دین کےمطابق عمل پیرا ہوتے ہیں۔معاملات میں تو ہم حیلوں بہانوں سے ہیرا پھیری کرتے ہیں۔ سود کے حوالے سے کہہ ڈالتے ہیں کہ کیا کریں اس کے بغیر کاروبار چلتا ہی نہیں ہے۔ وکلاء حضرات حجموث بولنے کی توجیہہ یہ پیش کرتے ہیں کہ ہمارے ہاں قانون ایسا ہے کہ تھے ہے صحیح مقدمہ بھی حجموث کے بغیر ثابت نہیں ہوسکتا۔ سرکاری ملازم رشوت لینے کا بیعذر پیش کرتے ہیں کہ میں جوشخوا ہلتی ہےاس میں گزارا نہیں ہوتا۔اس حوالے ہے ایک دفعہ مجھے بڑا حمرت ناک تجربہ ہوا تھا۔ وایڈ اہاؤس کے آ ڈیٹوریم میں سیرے کا ایک جلسہ تھا اور میں نے اس میں تقریر کرنی تھی۔ مجھے لینے کے ليے ايك گاڑى آئى جس كا ڈرائيور دىكھنے ميں بہت چست تھااورمعلوم ہوتا تھا كەسمجھ دار بھی ہےاور حالاک بھی۔رائے میں' میں پوچھ بیٹھا کہ سرکاری پٹرول تونہیں بیچتے؟اس نے دھڑتے ہے کہا بیچے ہیں۔ میں نے پوچھا: بتا کر بیچے ہو؟ اس نے اثبات میں جواب دیا اور کہا کہ میں ان ہے بھی کہتا ہوں کہ جو نخواہ تم مجھے دیتے ہواس میں مجھے دو کمروں کا مکان کرائے پر لے دوتو میں بیہ پٹرول بیچنا حچوڑ دوں گا— بیہ معاملہ ہے

و اربعین نَوَوی کی محد 246 می در خطابات جمع کمی

جمارے ہاں! اس میں کوئی شک نہیں کہ اس میں ہمارے نظام کا بھی قصور ہے جس کو بدلنے کا نام اقامت دین کی جدو جہد ہے اور وہ ہم نے کرنی نہیں ہے۔ اس کے بجائے اس نظام کے اندر رہتے ہوئے بے ایمانیاں' مودخوری' جھوٹ' ملاوٹ' دھو کہ دہی اور رشوت وغیرہ' میسب کرتے رہنا ہے۔ اصل بات وہی ہے کہ جب دین کے تصور میں محدودیت پیدا ہو جائے اور روح کے بجائے صرف ظاہری شکل پیش نظر رہ جائے تو پھر معاشرہ بدعات اور محد ثات کا گھنا جنگل بن جاتا ہے۔ اس طرح سنت اور نیکی کے کا مختم ہوجاتے ہیں اور ان کی جگہ برائیاں جنم لے لیتی ہیں۔

آئی کے موضوع کوسمیٹے ہوئے ایک بہت پیاری حدیث ملاحظہ ہو۔ حضرت ابو ہریرہ وٹائیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ ٹائیڈ آئے نے فرمایا: ((کُلُّ اُمَیِّتی یَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ وَدِی اللّٰہ مَنْ اَبلی))''میری اُمت پوری کی پوری جنت میں جائے گی سوائے اس شخص کے جو خود ہی انکار کر دے' — کی بھی بات کو سمجھانے کے مختلف انداز ہو سکتے ہیں لیکن یہ آپ ٹائیڈ آکا متوجہ کرنے کے حوالے سے بہت پیاراانداز ہے کہ میری تمام اُمت جنت میں جائے گی سوائے اس شخص سے جوخود ہی جنت میں جانے سے انکار کر دے۔ یہ سنتے ہیں جانے گی سوائے اس شخص سے جوخود ہی جنت میں جانے سے انکار کر دے۔ یہ سنتے ہی سب صحابہ پوری طرح متوجہ ہوگئے اور جیران ہوتے ہوئے پوچھا یارسول اللہ! ایسا کون بد بخت ہوگا جو جنت میں جانے سے خود ہی انکار کرے گا۔ آپ مَن اُسٹا عَنِی دَخُولُ الْحَدِیْ فَقَدُ اَبلی))(۱) ''جس نے میری فرمایا: (مَنْ اَطَاعَنِیْ دَخُولُ الْحَدِیْ اَور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہو جائے گا اور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہو جائے گا اور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہو جائے گا اور جس نے میری نافر مانی کی گویا اس نے رہنت میں جانے سے خود ہی انکار کردیا۔''

الله ربّ العزت سے دعاہے کہ میں اس حدیث کے مثبت پہلو پڑمل کرنے مُردہ سنوں کو زندہ کرنے اور بدعات کی پیروی سے بچنے کی توفیق عطافر مائے۔ آمین یاربّ العالمین! اَقُولُ قَولِیُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللّٰہَ لِیُ وَلَکُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِیْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ ٥٥

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب الاقتداء بسنن رسول الله عَيْنَةِ



## أكلِ حلال كى اہميت

۲۱/ستمبر ۲۰۰۷ ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

عَنُ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْكُ :

((إنَّ الله طَيِّبُ لاَ يَفْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًا وَإِنَّ اللهُ آمَرَ الْمُوْمِنِيْنَ بِمَا آمَرَ بِهِ الْمُوْمِنِيْنَ بِمَا آمَرَ بِهِ الْمُوْمِنِيْنَ فَقَالَ: ﴿ لِلْآَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾ (المؤمنون:٥١) وقال : ﴿ يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا كُلُوا مِنُ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ (البقرة:١٧٢) ثُمَّ ذَكرَ الرَّجُلَ يُطِيْلُ السَّفَر ' اَشْعَتَ آغْبَر ' يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ : يَا رَبِّ! يَارَبِّ! وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْبَهُ خَرَامٌ وَمَلْبَهُ حَرَامٌ وَمَلْبَهُ خَرَامٌ وَمَلْبَهُ خَرَامٌ وَمُلْبَهُ خَرَامٌ وَمُلْبَهُ خَرَامٌ وَمُلْبَعُهُ خَرَامٌ وَمُلْبَعُهُ خَرَامٌ وَمُلْبَعُهُ وَمَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللل

سيدنا ابو ہريره وافظ سے روايت ہے كه رسول الله مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ نَے فرمایا:

'' بے شک اللہ تعالی پاک ہے اور وہ صرف پاک چیز ہی قبول کرتا ہے اور اللہ تعالی نے الله ایمان کو وہی تھم دیا ہے جورسولوں کو دیا ہے۔ چنا نچہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: '' اے میرے رسولو! پاکیزہ چیزیں کھاؤ اور اچھے عمل کرؤ'۔ اور اللہ تعالی نے اہلِ ایمان سے فرمایا ہے: '' اے ایمان والو! ہم نے جو پاکیزہ چیزیں

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الزكاة وباب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها ـ

تمہیں دی ہیں ان میں سے کھاؤ'۔ اس کے بعد آپ ٹُلَیُّیُّزِ نے اس شخص کا ذکر کیا جوطویل سفر کر ہے' اس کے بال پراگندہ اور جسم غبار آلود ہو' وہ آسان کی طرف ہاتھ اٹھا اٹھا کریارب! یارب! کہے' گراس کی حالت بیہ ہو کہ اس کا کھانا' بینا' لباس اورغذا ہر چیز حرام ہوتو اس کی دعا کیونکر قبول کی جائے!'' معز زسامعین کرام!

آج ہمارا''قران التعدین' ہور ہا ہے'بایں معنی کہ دومضمون جڑ رہے ہیں۔ رمضان اورروزے ہے متعلق ایک اہم بات جوسورۃ البقرۃ کے۳۳ویں رکوع کی آخری آیت میں بیان ہوئی ہے' آج ہمارے زیر درس ہے اور اربعین نووی کی حدیث ۱ جواسی موضوع ہے متعلق ہے' وہجی آج ہمارے زیر مطالعہ آئے گی۔

اس حوالے سے بیر بات ذہن میں تازہ کر لیجے کہ ارکانِ اسلام میں سے تیسر ارکن ''صوم''اس اعتبارے بہت ہی نمایال ہے کہ اس کے جملہ احکام نہایت اختصار کے ساتھ سورة البقرة کی چیمسلسل آیات (۱۸۳ تا۱۸۸) میں موجود ہیں۔ان آیات میں روزے کا ابتدائی حکم بھی آ گیا، تنگمیلی ا حکام بھی آ گئے 'صوم کی حکمت بھی آ گئی' صوم کے لیے رمضان المبارک کے انتخاب کا سبب بھی آگیا' اور رمضان المبارک کے حوالے سے قیام اللیل کی جواضا فی عبادت ہے اس کا ذکر بھی ان آیات میں ہو گیا۔ پھران سب کا مجموعی حاصل اور آخری منزل بھی انہی آیات میں بیان ہوگئی۔ چنانچہ نوٹ کیجیے کہ پہلی آیت ختم ہوتی ہے: 'لُعَلِّکُمْ مُتَقُونَ '' پر میعنی تم پرروز ہ رکھنا فرض کیا گیا ہے جیسے کہتم ہے پہلی اُمتوں پر فرض کیا گیا تھا تا کہ تمہارے اندر تقویٰ پیدا ہو جائے۔ تیسری آیت ختم ہوتی ہے:''لُعَلَّکُمْ تَشْکُرُوْنَ'' پر— تا کہتمہارے اندر قرآن مجید کی عظمت کاضیح ادراک پیدا ہوجائے اور پھرتم اس کاشکرا دا کرسکو جیسے کہ اس کےشکر کاحق ہے۔ چوتھی آیت ختم ہوتی ہے:' 'لَعَلَّهُمْ یَرْشُدُوْنَ ''پر— تا کہوہ ہدایت کی بلندترین منزل' رشد' پر فائز ہوجا کیں۔ پانچویں آیت پھرلفظ تقویٰ 'لَعَلَّهُمْ یَتَقُونَ ' ' پرختم ہوتی ہے۔ یعنی بیسارے احکام ہم نے تفصیل سے اس لیے بیان کیے ہیں تا کہ لوگ تقویٰ اختیار کرسکیس۔ و اربعین نووی کی در (249 کرده کرد اربعین نووی کی در (عطابات جمع کرد)

تقويل كامعيار: أك<u>لِ حلال</u>

اب يہاں سوال پيدا ہوتا ہے كہ تقوىٰ كامعيار اوراس كى كسونى كياہے؟ -- بيافظ ہارے ہاں عام استعال ہوتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ فلاں شخص بڑامتی ہے' فلاں بڑا پر ہیز گار ہے۔اس لحاظ ہے تقویٰ کا کوئی نہ کوئی تصور ہ<sup>رخ</sup>ض اپنے ذہن میں رکھتا ہے — عام طور پرصورت ہیہے کہ تقوی کی کوصرف عبادات ہے متعلق مانا جاتا ہے اور کسی بھی شخص ہے متی ہونے کا فیصلہ اس اعتبار سے کیا جاتا ہے کہ وہ نماز کتنی یابندی اور کتنے خشوع وخضوع سے پڑھتا ہے'روزہ کس اہتمام سے رکھتا ہے' زکو قاکے علاوہ اللّٰہ کی راہ میں کتنا کچھ خرج کرتا ہے اور جج عمرے کتنے کرتا ہے۔ بیتمام چیزیں گویا تقویٰ کے معیارات ہیں۔ بعض لوگ عبادات کے ساتھ ساتھ انسان کے ظاہر کو بھی تقویٰ کا معیار سمجھتے ہیں اور و کھتے ہیں کہ اُس کا لباس 'وضع قطع اور رہن سہن وغیرہ شریعت کے اصولوں کے کتنے مطابق ہے اور اس سے اتباع رسول کا کتنا اظہار ہور ہا ہے - یہ ساری چیزیں تقویل کے حوالے سے ہمارے ذہنوں میں موجود ہیں لیکن اگر تقویٰ کا پیانہ یہی مانا جائے تو پھرسورۃ البقرۃ کی آیت ۱۸۸ کا بظاہر صوم اور رمضان سے کوئی تعلق نظر نہیں آتا۔اس ليے كه اس آيت ميں ايك عليحده مضمون بيان مواہے -فرمايا: ﴿ وَلَا تَا كُلُوْ ا أَمُو الْكُمْ بَيْنِهُ كُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ ''اورتم ايك دوسرے كے مال باطل طريقے ہے مت كھاؤ!''

اس حوائے ہے بینوٹ کرلیں کہ اس آیت میں تقوی کا معیار اس کی کسوٹی اور اس
کا پیانہ بیان کیا گیا ہے۔ بینی روزہ اس لیے فرض کیا گیا ہے اور سیسارے احکام تہمیں
اس لیے دیے جارہے ہیں تا کہتم میں تقوی پیدا ہوجائے اور تقوی کا کلٹم ٹیسٹ اور معیار
ہے: ''اکل حلال'' اگرینہیں ہے تو پھرکوئی نیکی نیکی نہیں ہے۔ ظاہر بات ہے کہ دنیا
میں ہم زندگی گزارتے ہیں تو ایک دوسرے سے لین دین ہوتا ہے۔ مثلاً آپ نے پچھ
میں ہم زندگی گزارتے ہیں تو ایک دوسرے سے لین دین ہوتا ہے۔ مثلاً آپ نے پچھ
میں ہم زندگی گزارتے ہیں تو ایک دوسرے نے اگر اس خرید و فروخت میں کسی بھی قسم
کا دھوکہ کیا یا اس شے کا کوئی نقص چھپایا تو جو پسے اس چیز کے عوض آپ اُسے دے رہے
ہیں وہ اس کے لیے حرام ہیں۔ ایک حدیث میں آتا ہے کہ نبی اگر مٹائیڈ آمدینہ کی ایک

و اربعین نَووی کرد کرد (250 کرد کرد خطابات جمع کمی منڈی میں تشریف لے گئے تو وہاں گندم کا ایک ڈیعیر دیکھا۔ آپ مُلَاثِیْؤَ کمنے اس ڈیعیر کے اندرا پنادست مبارک داخل کیا تو معلوم ہوا کہ نیجنم آلودگندم ہے جبکہ او پر کی گندم خشک ہے۔اس پر نبی اکرم مَاکَاتُیْنِم نے ارشا و فرمایا: ((مَنْ غَشَّ فَلَیْسَ مِنَّا))(۱) لعین جس نے اس طرح کی دھوکہ بازی کی وہ ہم میں ہے نہیں ہے۔ گویا بیتو سراسر دھوکہ ہے اور کسی شے کانقص چھیا کراہے بیچنے سے ایسی کمائی حرام ہوجاتی ہے۔اس لیے بینوٹ کرلیں کہ تقوی کالٹمسٹسیٹ معاملات کے اندر ہے ٔ در نہ داڑھیوں کالمباہونا اور پائینچوں کامخنوں یا آ دھی پنڈلی تک اونچا ہونا تقویٰ کا معیار نہیں ہے۔ تقویٰ کا اصل معیار رزقِ حلال اوراً کل حلال ہے۔ اگر پینہیں ہے تو پھرنمازوں کے ڈھیراورنوافل کے انبار بھی کوئی حیثیت نہیں رکھتے۔اصل یہی ہے کہ آپ جو کھا رہے ہیں وہ اصلاً حلال بھی ہواور پھر جائز وحلال طریقے ہی سے حاصل کیا گیا ہو۔اب اگر ایک شخص سور کا گوشت کھار ہاہے تو آپ سب کہیں گے چھی چھی حرام کھار ہاہے کیکن ایک شخص کھا تو بکری کا گوشت رہاہے مگراُس نے وہ گوشکسی کی جیب کاٹ کرخریدا ہے تو پیہ حلال گوشت چونکہ اس نے حرام طریقے ہے کمایا ہے تو یہ بھی حرام ہے۔اس طریقے ہے حرام کا سلسلہ بڑھتا چلا جاتا ہے۔ اس حوالے سے آخری بات جومیں کہا کرتا ہوں' ذرا کان کھول کرین لیجیے کہ ایک ایسے ماحول میں جس میں دین حق غالب نہ ہو بلکہ باطل کا نظام رائج ہؤاس میں سانس لینا بھی حرام ہے۔ اِلا یہ کہ سانس لینے یا غذا کھانے سے جوقوت پیدا ہوتی ہے اگراس کا اکثر و بیشتر اس نظامِ باطل کوختم کر کے نظام حق کو قائم کرنے کی جِدَو جُہد میں خرچ ہور ہا ہے تو

جائز ہے ٔورنہ سانس لینا بھی حرام ہے ً۔ لے سانس بھی آہتہ کہ نازک ہے بہت کام آفاق کی اس کارگیہ شیشہ گری کا!

بہر حال بیج وشراء میں دھو کہ دینا' فریب کرنا'اپنے مال کے نقص کو چھپا ناحرام ہے اوران ذرائع سے حاصل ہونے والی آمدنی بھی حرام ہے۔

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب قول النبي للله من غشنا فليس منا\_ وسنن الترمذي ابواب البيوع باب في كراهية الغش في البيوع\_

#### رشوت اوراس کے اثرات

((اَلَوَّ اشِيْ وَالْمُرْتَشِيْ فِي الِنَّارِ)) (٢)

''رشوت دینے والا اور رشوت کھانے والا دونوں جہنمی ہیں۔''

ہم'' راشی'' کالفظ رشوت خور لینی رشوت لینے والے کے لیے بولتے ہیں' جبکہ عربی زبان اور حدیث کی اصطلاح میں'' راشی'' رشوت دینے والے کو کہتے ہیں۔اگر آپ گہرائی میں تجزید (analysis) کریں تو معلوم ہوگا کہ رشوت کی اصل بنیا درشوت دینا ہے۔وہ اس طرح کہ لوگ غلط کا م کرانے کے لیے حکام اور سرکاری افسران کورشوت کی عادت ڈالتے ہیں اور اپنا کام نکلوانے کے لیے اُن کی مضیاں گرم کرتے ہیں۔ جب وہ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الاحكام باب ما جاء في الراشي والمرتشى في الحكم

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب للمنذري ١٩٤/٣ ومجمع الزوائد للهيثمي ٢/٤ ٢٠ رجاله ثقات.

ور اربعین نووی کی در 252 کار میں خطابات ہم رشوت کے عادی ہو جاتے ہیں تو پھراس کے بغیروہ کوئی کام کرتے ہی نہیں ہیں اور ایک آسان سے کام کواتنا پیچیدہ بنادیتے ہیں کہ نہ چاہتے ہوئے بھی رشوت دین پر تی ہے۔ عام طور پرلوگ اپنے غلط کام کرانے پاکسی کاحق تلف کرنے کے لیے اپنے مال کو حکام تک پہنچنے کا ذرایعہ بنارہے ہوتے ہیں تا کہ اُن کے اختیارات کے ناجائز استعال ہے کچھ ناجائز آیدنی یا کچھ غیر قانونی مفادات حاصل کرسکیں' یاسر کاری محصولات ( نیکس' ائکم ٹیکس وغیرہ ) میں کمی کراسکیں ۔ آپ نے دیکھا ہو گا اور آپ میں ہے بہت سوں کوتو تجرٰ بہ بھی ہوا ہوگا کہ جب نئے نو جوان افسر کسی جگہ چارج لیتے ہیں تو اس وقت ان میں کیچھاصول وقواعد کی یا بندی نظرآتی ہےاوران کی نظر میں دیانت داری اور قوم کے ساتھ خلوص وا خلاص بھی کو ٹی شے ہوتی ہے کیکن اس نظام میں پہلے سے موجو دخرا نٹ قتم کے افسران اور کریٹ اہلکاران نو جوان افسروں کو پٹی پڑھاتے ہیں کہتم تو ایک غلط فہمی میں مبتلا ہو گئے ہواوراس طرح تو ترقی کے رائے تم پر بند ہوجا کیں گئے تم آ گے بڑھنیں سکو گے۔ جب تکتم اپنے سے اوپر والے حکام کوراضی نہیں رکھو گے تمہاری ترقی کیسے ہوگی؟ دوسرے میر کہ وہاں موجود حرام خورلوگ انہیں رشوت کے ایسے ایسے طریقے روشناس کراتے ہیں کہ جس سے ان کورشوت کا چسکا پڑجا تا ہے اور پھر آ ہستہ آ ہستہ وہ استے عادی ہو جاتے ہیں کہ چاہتے ہوئے بھی نہیں چھوڑ کتے ع' ' حَجَفْتی نہیں ہے مُنہ سے بدکا فراگی ہوئی!''

## رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَّسِيْنَا أَوْ أَخُطَانًا

آیت کے آخر میں فر مایا گیا: ﴿ وَاَنْتُمْ تَعُلَمُوْنَ ﴿ ﴾ ''اورتم (بیسب) جانتے بوجھے کررہے ہو'۔ یعنی اگر جان بوجھ کر بیسب کرو گے تو اللہ کے غضب اور اس کے عذاب کے مشخق ہو جاؤ گے۔ البتہ اگر بھی غلط نہی اور لاعلمی کی بنا پر ابیا ہو جائے تو وہ قابل گرفت نہیں ہے' مثلاً کوئی شخص غلط نہی میں نا دانسۃ طور پر کوئی لقمہ مرام کھالے یا کوئی اسے دھو کہ سے سُور کا گوشت بھر کی کا گوشت کہہ کر کھلا دیتوان صور توں میں وہ مجرم نہیں ہوگا۔ اس لیے کہ غلط نہی اور لاعلمی میں اگر کوئی حرکت ہو جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہوگا۔ اس حوالے سورۃ البقرۃ کی آخری آیت بہت اہمیت کی اس قابلِ موَاخذہ نہیں سے اس حوالے سے سورۃ البقرۃ کی آخری آیت بہت اہمیت کی

و اربعین نووی کی در 253 کرد کا ابت جمعہ کما

حدیث کی تشریح

اب''اربعینِ نووی'' کی اس حدیث کی طرف آتے ہیں جوموضوع کی مناسبت ہے میں نے شروع میں بیان کی تھی۔اس حدیث میں اکلِ حلال کی اہمیت اوراس کا مقام و مرتبہ بیان ہور ہاہے۔اس کے راوی حضرت ابو ہر رہ والٹیؤ ہیں اور بیسلم شریف کی روایت ب رسول اللهُ مَا لَيْهِ أَنْ فرما ما: ((إنَّ اللَّهُ طَيِّبٌ لَا يَقْبَلُ إلاَّ طَيِّبًا))' ب شك الله تعالیٰ پاک ہےاور وہ صرف پاک چیز ہی قبول کرتا ہے' - چنانچہ اگر کسی نے عیدالاضیٰ ہے موقع پر ہیں' تنیں ہزار کا دنبہ اللہ کی راہ میں قربان کر دیا' لیکن وہ تھا حرام کی کمائی ہے' تواللہ کواس کی کوئی ضرورت نہیں ہے اس لیے کہ اللہ خود بھی پاک ہے اور وہ سوائے پاک اور حلال چیز کے اور کسی چیز کو قبول نہیں کرتا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ لَنُ يَّنَالَ اللَّهَ لُحُوْمُهَا وَلَا دِمَاوُهَا وَلَكِنْ يَّنَالُهُ التَّقُولِي مِنْكُمْ﴾ (الحج:٣٧)'' برَّرْنهيں پَنِچَا الله تک ان قربانیوں کا گوشت اور نہ خون لیکن پہنچتا ہے اُس تک تمہارا تقو کٰ ' — اورا گر کسی نے اپنی جائز کمائی ہے کوئی حجھوٹا سا جانورخرید کربھی اللہ کی راہ میں ذرج کیا تواس کے ایک ایک بال پر بھی اجر ہے۔اس حوالے سے ایک بہت پیاری حدیث ہے۔ حضرت زید بن ارقم مناتش ہے روایت ہے که رسول الله مناتیز کم لیعض اصحاب نے عرض کیا: یارسول الله! ان قربانیوں کی کیا حقیقت ہے؟ آپ نے فرمایا: ''میتمہارے با يحضرت ابراجيم عليه كسنت بي وصحابر رام في عرض كيا: يارسول الله! مارك لیےان قرِ بانیوں کا کیا اجرہے؟ آپ نے فرمایاً '' قربانی کے جانور کے ہر ہربال ے عوض نیکی ہے''۔صحابہ نے بوچھا: یارسول اللہ! کیا اُون کا بھی یہی حساب ہے؟ آپ نے فرمایا:''ہاں اون (والے جانور ) کے ہربال کے عوض نیکی ہے۔''(۱)

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه كتاب الاضاحي باب ثواب الاضحية \_

## بنی نوعِ انسان کے پہلے تل کا سبب

اس حوالے سے بیہ بھی نوٹ کرلیں کہ قربانی کی عدم قبولیت ہی نوع انسانی کے پہلے تل کا سب تھی۔سورۃ المائدۃ کے نوویں رکوع میں اس واقعہ کاذکر موجود ہے:

﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمُ نَبَا ابْنَىٰ ادَمَ بِالْحَقِّ ۚ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقَبِّلَ مِنْ اَحَدِهِمَا وَلَمُ يُتَقَبَّلُ مِنَ الْاٰخَرِ ۚ ﴾ (آيت ٢٤)

''اور (اے نی مَنْ الْقِیْمُ!) ان کو پڑھ کر بتائے آدم کے دوبیوں کا قصہ حق کے ساتھ' جبکہ ان دونوں نے قربانی بیش کی توان میں سے ایک کی قربانی قبول ہوگئ اور دوسرے کی قبول نہیں کی گئے۔''

آ دم علیا کے بدو بینے ہائیل اور قابیل تھے۔ ہائیل بھے بائیل بے جو تا تھا اور قائیل کا شت کار تھا۔ ان دونوں نے اللہ کے حضور قربانی دی۔ ہائیل نے بچھ جانور پیش کے جبحہ قائیل نے اناج نذر کیا۔ ہائیل کی قربانی قبول ہوگئ مگر قائیل کی قبول نہیں ہوئی۔۔ جبحہ قائیل نے بین قربانی کی قبول ہوگئ مگر قائیل کی قبول نہیں ہوئی۔۔ اس زمانے میں قربانی کی قبولیت کی علامت یہ ہوتی تھی کہ آسان سے ایک شعلہ نیچ اگر تا تھا اور وہ قربانی کی چیز کو جلا کر ہسم کر دیتا تھا۔ اس کا مطلب سے تھا کہ اللہ نے قربانی کو قبول فرمالیا۔۔ قابیل کو اپنی قربانی کی عدم قبولیت پر شدید عصر آیا اور اس نے طیش میں آ کر ہائیل سے کہا: ﴿ لَا تُعْتَلَدُ اُنَّ کُنْ اللہ کہ اللہ کہ قربانی قبول اور رد کرنا تو اللہ تعالی کا اختیار ہے' اس میں میرا کیا قصور! البتہ یہ یا در کھو کہ ﴿ إِنْ اللّٰهُ مِنَ اللّٰہ مِنَ اللّٰہ عَنْ کہا کہ قربانی قبول اور رد کرنا تو اللہ تعالی کا اختیار ہے' اس میں میرا کیا قصور! البتہ یہ یا در کھو کہ ﴿ إِنْ اللّٰہ نِ کُول رد (وف کا بیاں میں جھا کو کہ تمہاری متقیول سے'۔ یعنی مجھ پر غصہ ہونے کے بجائے تم اپنے گریبان میں جھا کو کہ تمہاری متقیول سے'۔ یعنی مجھ پر غصہ ہونے کے بجائے تم اپنے گریبان میں جھا کو کہ تمہاری متقیول سے'۔ یعنی مجھ کی وف ردو (وف) کی ہے! اور یہ بھی یا در کھو کہ ؛

﴿ لَنِنْ ، بَسَطْتَ اِلَى يَدَكَ لِتَقْتُلِنِى مَا آنَا بِبَاسِطٍ يَّدِى اِلْيُكَ لِاَقْتُلَكَ ۚ اِنِّى اَحَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَلَمِيْنَ ﴿ اِنِّيْ اُرِيْدُ اَنْ تَهُوْ آ بِالْمِيْ وَاِنْمِكَ ..... ﴾ ''اگرتم اپنا ہاتھ اٹھاؤ کے مجھے ٹل کرنے کے لیے (تب بھی) میں اپنا ہاتھ نہیں اٹھاؤں گاتمہیں ٹل کرنے کے لیے۔ مجھے تو اللّٰہ کا خوف ہے جو تمام جہانوں کا 

#### حديث كالقيه حصه

آگے نی اگرم کُلُوْلِی ارشاد فرمایا: ((وَانَّ اللَّهُ اَمَوَ الْمُوْمِنِیْنَ بِمَا اَمَوَ بِهِ الْمُوْسِلِیْنَ)) ''اورالله نے اہل ایمان کوبھی وہی تھم دیا ہے جواس نے اپنے رسولوں کودیا ہے''۔اب یہاں دیکھے کہ حضوراکرم کُلُوْلِیَّا سورۃ المُومنون کی آیت ۵۱ کا حوالہ دے رب بین: ﴿ یَا اَیْسُلُ کُلُوْا مِنَ الطَّیِّاتِ وَاعْمَلُوْا صَالِحًا ﴾ ''اے میرے رسولو! بین ﴿ یَا اَللَّهُ عَالَ الرَّسُلُ کُلُوْا مِنَ الطَّیِّاتِ وَاعْمَلُوْا صَالِحًا ﴾ ''اے میرے رسولو! یا کیزہ چیزی کھا وَاور نیک مل کرو'۔ یعنی پہلے اکل حلال کا اہتمام کرو' پھرتمام اعمال الله تعالیٰ کے ہاں قابل قبول ہوں گے۔اس کے ساتھ آپ شَلُولِیْ مِن طَیِّاتِ مَا دَرُقُنْکُمْ ﴾ آیت ۲ے ایمان والو! کھا وَان پاک چیزوں میں ہے جوہم نے مہیں دی ہیں۔'' اے ایمان والو! کھا وَان پاک چیزوں میں ہے جوہم نے مہیں دی ہیں۔'' اے ایمان والو! کھا وَان پاک چیزوں میں ہے جوہم نے مہیں دی ہیں۔'' اے ایمان والو! کھا وَان پاک چیزوں میں ہے جوہم نے مہیں دی ہیں۔''

حدیث کا اگلا حصہ تو کرزہ طاری کر دینے والا ہے: ((اُثُمَّ ذَکُو َ الرَّجُلَ یُطِیْلُ السَّفَو ، اَشْعَتَ اَغُبَرً))'' پھر آ پ مُلَیُّ اِلْمَا اِلے مُحْص کا جس نے لہاسفر طے کیا ہے اس کے بال پراگندہ ہیں اورجہم غبار آلود ہے' ۔ حدیث میں تو صراحت نہیں ہے' لیکن گمان میہ ہے کہ اس سفر سے جج کا سفر مراد ہے۔ کوئی مخص مدینہ منورہ سے جج کا سفر مراد ہے۔ کوئی مخص مدینہ منورہ سے جج کرنے کے لیے مکہ مکر مہ جاتا تھا تو اونٹ پراُ سے سات دن مکہ پہنچنے میں لگتے تھے۔ پھر حالت احرام میں احرام کی پابندیاں بھی اس پر لازم ہیں۔ وہ نہا تا بھی نہیں کہ مبادا کوئی بال ٹوٹ جائے اور اس پر دَم لازم آ جائے۔ آپ غور تیجے کہ ان سات دنوں کے مسلسل بال ٹوٹ جائے اور اس پر دَم لازم آ جائے۔ آپ غور تیجے کہ ان سات دنوں کے مسلسل

سفر میں اس کا احرام میلا اور بوسیدہ ہوگیا ہوگا'بال پراگندہ ہوگئے ہوں گے۔اس لیے کہ بالوں میں نہ تو اس نے کوئی تیل ڈالا ہوگا' نہ خوشبوڈ الی ہوگی اور نہ ہی انہیں دھویا گیا۔
اُس کا اپنا حال یہ ہوگا کہ وہ کممل طور پر غبار آلود ہو چکا ہوگا'اس لیے کہ وہ تو سارے کا سارامیدانی اور صحرائی علاقہ ہے اور ظاہر بات ہے کہ اونٹوں کا قافلہ جب چلتا ہے تواگلا اونٹ جو خاک اڑا تا ہے وہ پچھلے اونٹ کی سواری پر آتی ہے۔ اس طرح گھوڑے جب دوڑتے ہیں تو ان کے سموں سے اڑنے والی خاک بھی سواروں پر ہی آتی ہے۔
قبولیتِ وعامیں بڑی رکا وٹ: اَکلِ حرام

آگآری الکتهاء 'یا رَبِّا الله الله الله الله الله الله الله 'یا رَبِّ! یارَبِا) ''وه شخص این دونوں ہاتھ آسان کی طرف اٹھا تا ہے اور کہتا ہے: ''اے میرے پروردگار! اے میرے پروردگار! ہمیرے پروردگار! '۔۔ اس حوالے سے میر ہے سامنے جبل رحمت کا نقشہ آتا ہے۔ جبل رحمت ایک چھوٹی تی پہاڑی ہے جس پرجانے کے لیے لوگ بڑی محنت کرتے ہیں اور بہت مشقتیں اٹھاتے ہیں ۔۔ فرض یجھے کہ وہ مخص اس کی سب سے او نجی چوٹی پر پہنچ کر آسان کی طرف ہاتھ اٹھا کر کھڑا یار ب یار ب پکار ہا ہے یا مجد الحرام میں بیت اللہ کے سامنے کھڑے ہو آئم و کھڑا یار ب یار ب پکار ہا ہے۔ ((و مَطْعَمُهُ حَرَامٌ و مَشْرَبُهُ حَرَامٌ و مَشْرَبُهُ حَرَامٌ 'و مَا مَر الله تعالی سے کہ اس کا کھانا 'پینا 'لباس اور غذا ہر حدیث کے اس آخری جھے کا ماحصل ہے کہ آب دعا کے اندر سب سے بڑی مدیث کے اس آخری جھے کہ اس کا کھانا ہیں اللہ تعالی سے گا ہی منہیں۔ اس اعتبار سے آپ خود ہی اپنی وُ عالی قبولیت کے راستے میں سب سے بڑی منہیں۔ اس اعتبار سے آپ خود ہی اپنی وُ عالی قبولیت کے راستے میں سب سے بڑی رکا و خیا منہیں۔ آپ کو چا ہے کہ اپنی آ مدن کا جائزہ لیس کہ اس میں کوئی حرام تو شامل نہیں رکا وٹ ہیں۔ آپ کو چا ہے کہ اپنی آ مدن کا جائزہ لیس کہ اس میں کوئی حرام تو شامل نہیں

ہے' کوئی ناجائز طریقہ تو شامل نہیں ہے' کوئی براہ راست سود کاعضر تو نہیں ہے۔ جبکہ

بالواسط سود سے تو ندمیں بچا ہوا ہوں اور ندآ پ نیجے ہوئے ہیں ' کیونکہ ہمارا بورا معاشی

نظام سود پربنی ہے۔ گندم کا ایک دانہ جو ہم کھاتے ہیں' اس میں بھی سود شامل ہے۔ اس

و اربعین نووی کی در 257 کرده کا خطابات جمع کا

لیے کہ سودی قرضے پر ہی گندم کانتی خریدا گیا'ٹریکٹرخریدا گیا' کھادخریدی گئ'الغرض ہر چیز سود پر لی گئی ہے ۔اس طرح اس کے ایک ایک دانے میں سود شامل ہے اور وہ سود لامحالہ میرےاندر بھی جارہاہے'اس لیے کہ اس کے بغیر جارہ ہی نہیں ہے۔

رسول اللهُ مَا لِينَا عَلَيْهِ عَلَى ايك حديث كامفهوم ہے كدايك زماندايسا آئے گا كدا كركوئي مخص سود سے بچ بھی جائے گا تو سود کے غبار اور دھو ئیں سے نہیں بچ سکے گا۔ فرض سیجیے کہ فضا کے اندر گرد وغبار معلق (dust suspension) ہے تو آپ لامحالہ اسے inhale کریں گے۔ظاہر بات ہے کہ سانس تو آپ کولینا ہے ٔ سانس لینا تونہیں چھوڑ سکتے 'ورنہ تو آپ مرجائیں گے۔اب جب سانس لیں گے تواس کے ساتھ گر دوغبار لاز مااندرجائے گا' آپ کے پاس اس کورو کئے کا کوئی ذریعینہیں۔ یا بیوں سمجھ لیس کہ ہوٹل کی چودھویں منزل پر آگ لگ گئی ہے اور کمروں کے اندر دھواں بھر گیا ہے۔اب آپ کہاں جا کیں گے؟ چودھویں منزل سے چھلانگ لگائیں گے تو آپ کی ہڈیاں چورا چورا ہوجائیں گی۔ اس حال میں بھی آپ سانس لینے پرمجبور ہیں اور وہ دھواں سانسوں کے ذریعے آپ کے پھیپیرہ وں میں پہنچ کر رہے گا۔ بالکل ای طرح بالواسطہ (indirect) سود سے تو آج کوئی بھی بچا ہوانہیں ہے البتہ بلا واسطہ (direct) سور آپ کی اپنی مرضی سے ہے' اس لیے کہ آپ نے اپنا کاروبار بوھانے کے لیے برضاورغبت سودی قرضہ لیا ہے۔ میں ا کثر کہا کرتا ہوں کہلوگوں کو چاہیے کہ جتنی جمع پونجی ہے اس سے کا روبار کرلیں۔اگر بہت تھوڑی پونجی ہےتو تھلوں کی چھابڑی یا کوئی ریڑھی لگالیں'اس سے زیادہ پونجی ہےتو کوئی کھوکھا پابڑی دوکان بنالیں' اور اگر اس سے بھی زیادہ ہے تو پھر امپورٹ انکیسپورٹ کرلیں'لیکن رہیں اپنی جا در کے اندر ہی اور اس سے باہر پاؤں نہ پھیلائیں۔اسی طرح اگر آپ کے پاس چھوٹا سامکان ہے تو اُسے بری عالی شان کوشی میں تبدیل کرنے کے لیے سودی قرضہ لینے کی کیا ضرورت ہے؟ زندگی گزارنے کے لیے سرکے اوپر چھت میسر ہو'اتنا ہی کافی ہے۔آپ نے یہاں ہمیشہ تونہیں رہنا۔ایک وقت آئے گا جب آپ کو یہاں ہے نکل کر قبر کے اندر جانا پڑے گا۔اس حوالے سے بیدیا در تھیں کہ اگر آپ نے

و اربعین نووی کی در 258 کرد خطابات جمع

ا پنے کاروباریا گھر کو وسعت دینے کے لیے سودی قرضہ لیا ہے تو یہ آپ کا اپنا فیصلہ اور آپ کی اپنی choice ہے'اور آپ کواس پر کسی نے مجبور نہیں کیا'لہٰذااس پر آپ کی پکڑ ہوگی اور یہ یا در کھیں کہ اللّٰہ ربّ العزت کی پکڑ بہت سخت ہے۔

# حرام کے لیے قطعاً کوئی عذر قابلِ قبول نہیں!

آج کل ہمارے معاشرے میں بہت ہے لوگ سود لینے کواپنی مجبوری ظاہر کرتے ہیں ۔مثلاً ریٹائرمنٹ کے بعد کسی کوگر یجویٹ ملتی ہے تو وہ اسے ان خطرات کے پیش نظر بینک میں رکھوا دیتا ہے کہا گر کاروبار کے لیے کسی اور کورقم دوں گا تو وہ کھا جائے گا اورا گر اپنے گھر میں رکھوں گا تو وہ ختم ہو جائے گی اور رفتہ رفتہ اس کی قیمت بھی کم ہو جائے گی ۔ لہٰذاا پنے آپ کومجبور ظام کر کے وہ بیرقم بینک میں رکھوا دیتااور پھر گھر بیٹھا سود کھا تار ہتا ہے۔ یہ یادر کھیں کہ حرام کے لیے قطعاً کوئی عذر قابل قبول نہیں ہے۔اس ریٹا رُشخص کو چاہیے کہ قطعاً ایسامت کرے'اس لیے کہاس کے پاس کوئی ضانت نہیں ہے کہ وہ اس رقم کے ختم ہونے سے پہلے نہیں مرے گا۔ اُسے چاہیے کہ اس رقم سے اگر کوئی بڑا کاروبار نہیں کرسکتا تواینے مکان کی بیٹھک میں کوئی حچوٹی سی کریانے کی دوکان لگا کر بیٹھ جائے۔ اس ہے گزارے کے مطابق مل جائے گا۔اگریہ بھی نہیں کرسکتا تواس کو چاہیے کہ جو پچھ بھی اس کے پاس جمع پونجی ہے اس سے کھائے اور اللہ پر تو کل رکھے۔اس لیے کہ رزق الله کے ذینے ہے کیا پتااس کی جمع پونجی کے ختم ہونے سے پہلے ہی اس کی موت آ جائے اوراسے اکل حرام کی طرف نہ جانا پڑے۔سود سے بچنا تو بہرصورت ضروری ہے'اس لیے کہ براہ راست سود کی کوئی بھی شکل کسی بھی حالت میں جائز نہیں ہے۔

حرام کے لیے ویسے تو کوئی عذر قابل قبول نہیں' البتۃ اگر آدمی کی جان پر بن گئی ہو' وہ مرر ہا ہوا در سوائے کسی حرام شے کے کھانے کو پچھ میسٹر نہ ہوتو صرف جان بچانے کی حد تک حرام کھانے کی اجازت ہے۔ سورۃ البقرۃ میں اس حوالے سے قانون موجود ہے: ﴿فَمَنِ اصْطُلَ عَیْدُ بَاغِ وَ لَا عَادٍ فَلَا اِثْمَ عَلَیْهِ ﴾ (آیت ۱۷)'' پھر جوکوئی مجبور ہو جائے اور وہ خواہش مند اور حد سے آگے بڑھنے والانہ ہوتو اس پرکوئی گناہ نہیں'' یعنی اضطرار کی کیفیت اور انتہائی مجبوری کے عالم میں دوشرطوں کی موجودگی میں جان بچانے
کی حد تک حرام کھانا جائز ہے۔ اوّلاً یہ کہ حرام کی طرف کوئی ولی تمنا نہ ہواور دوسرے یہ کہ
جان بچانے کے لیے جو کم ہے کم مقدار ضروری ہے اس سے آگے نہ بڑھے۔ ان دو
شرطوں کے ساتھ جان بچانے کے لیے حرام چیز بھی کھائی جا سکتی ہے کیکن عام حالت
میں اگر آپ ایپ کاروبار 'پیٹے اور معاش میں حرام کا کوئی عضر مستقل طور پر قائم کر لیت
میں اگر آپ ایپ کاروبار 'پٹے اور معاش میں حرام کا کوئی عضر مستقل طور پر قائم کر لیت
میں تو پھر ہماری آج کی گفتگو کا حاصل ہے ہے کہ اس صورت میں تقویل کی نفی
میں تو پھر ہماری آج کی گفتگو کا حاصل ہے ہے کہ اس صورت میں تقویل کی نفی

## تركيرام ، قبوليتِ اعمال كے ليے شرط لازم

جیسے میں نے پہلے بیان کیا کہ تقویٰ کا معیار اور اس کی کسوٹی اکل حلال ہے اور اگر بینہیں ہے تو پھر کوئی عبادت کوئی نیکی کوئی خدمت اللہ تعالیٰ کے ہاں قابل قبول نہیں ہے۔اس تناظر میں روز سے کے شمن میں بیان کردہ نبی اکر مسَّلَ اللّٰهِ عَالَمَ مَان یا در کھیں: ((مَنْ لَمْ یَدَعُ قَوْلَ الزُّوْدِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَیْسَ لِلّٰهِ حَاجَةٌ فِیْ اَنْ یَدَعَ طَعَامَهُ

وَشَرَابَةٌ)) (١)

'' جس شخص نے (روز ہے کی حالت میں ) حبوث بولنا اور جبوٹ پڑمل کرنانہیں حپیوڑ اتو اللّٰہ کواس کی کوئی ضرورت نہیں ہے کہ وہ اپنا کھانا پینا حپیوڑ دے۔''

اگرایک شخص روز ہے کی حالت میں سودی کاروبارکررہائے رشوت لے رہائے مجھوٹ بول رہائے رشوت لے رہائے مجھوٹ بول رہائے یالوگوں کو دھوکہ دے رہائے تو رپروزہ نہیں صرف فاقد کئی ہے۔ اس لیے نبی اکر مٹائیڈ آئے نے فرمایا: ((کٹم مِنْ صَائِم لَئُسَ لَهُ مِنْ صِیَامِهِ اِلاَّ الْمُحُوعُ)) ('کتنے ہی روزہ رکھنے والے ایسے ہیں جنہیں ان کے روزے سے سوائے بھوک اور پیاس کے پچھ حاصل نہیں ہوتا'۔ یعنی ان کے لیے کوئی اجروثواب ہے ہی نہیں ۔ اس لیے کی روزے میں تو اصلاً حلال چیزیں بھی حرام ہو جاتی ہیں 'جبکہ ایسے لوگ تو متعلل حرام چیز وں مثلاً حجموث بولنا' رشوت لینا' دھو کہ دہی' سودی لین دین اور اس طرح کے باتی چیز وں مثلاً حجموث بولنا' رشوت لینا' دھو کہ دہی' سودی لین دین اور اس طرح کے باتی

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري٬ كتاب الصوم٬ باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم\_

وم اربعین نَووی کی در 260 کا در خطابات جمع کمی

#### تقوي كاعام فهم مفهوم

تقوی کی تعریف کے حوالے سے میں آپ کو ایک بہت پیارا واقعہ سائے دیتا ہوں۔ ایک موقع پر حفزت عمر فاروق بڑائی کی کہل شور کی میں بد بات زیر بحث آگئ کہ تقویٰ کے کہتے ہیں اور تقویٰ کی جامع اور مانع تعریف کیا ہوگ۔ اس پر بہت سے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے اپنی آ راء کا اظہار کیا' لیکن حضرت اُبی بن کعب ڈائی فاموش بیٹے رہے ۔ یہ وہ صحابی ہیں جن کے بارے میں حضور مُناٹی ہے فر مایا کہ میرے صحابہ میں قرآن کا سب سے بڑا عالم اور قاری اُبی بن کعب ہے۔ تو حضرت عمر نے کہا: اُبی اُ آپ آ پ نے پھے نہیں کہا' آپ بتا کیں تقویٰ کی کے کہتے ہیں۔ اس پر انہوں نے تقویٰ کی وضاحت جس انداز میں فر مائی اس کا مفہوم کچھ یوں ہے: امیر المؤمنین اگر کسی شخص کو کسی گئے جنگل میں سے گزرنا پڑے اور وہاں نہ کوئی پیڈیٹری ہو' نہ کوئی راستہ ہو' مگلہ اور پر کا نئے وار جھاڑیاں اور درخت ہوں اور نے چاوہ نی اور نہی گھاس ہو۔ ایسے میں انسان بہت چوکنا ہو کر پھونک بھونک کرفدم رکھی گا کہ کہیں ایسانہ ہو کہ کوئی سانپ کنڈیل مارے بیٹھا ہویا گئی اور موذی جانور کا بل یا بھٹ ہوا ور وہاں پاؤں پڑ جائے ۔ آپ کو مارے بیٹھا ہویا گئی اور موذی جانور کا بل یا بھٹ ہوا ور وہاں پاؤں پڑ جائے ۔ آپ کو مارے بیٹھا ہویا گئی اور موذی جانور کا بل یا بھٹ ہوا ور وہاں پاؤں پڑ جائے ۔ آپ کو مارے میں ابن ماحه' کتاب الصیام' باب ما حاء فی الغیبة والرفٹ للصائم۔ ومسند احمد' (۱) سنن ابن ماحه' کتاب الصیام' باب ما حاء فی الغیبة والرفٹ للصائم۔ ومسند احمد' (۱) سنن ابن ماحه' کتاب الصیام' باب ما حاء فی الغیبة والرفٹ للصائم۔ ومسند احمد'

ح۹۳۰۸ وی:حضرت ابوهریره ﴿ اللَّهُورُ \_

و اربعین نؤوی کی در 261 می در خطابات جمع کی

معلوم ہے کہ ایمیزون یا کا نگوجیسے گھنے جنگلات میں تو درختوں سے لئکے ہوئے سانپ بھی موجود ہوتے ہیں۔ان جنگلات میں سے اگر کسی کوگز رنا ہوتو وہ کس طرح چو کنا ہوکراور احتیاط کے ساتھ وہاں پاؤں رکھے گا۔ درحقیقت انسان کا اپنی پوری زندگی معصیتِ اللّٰہی سے بچنا' گنا ہوں سے بچنا' اللّٰہ کی نافر مانی سے بچنا' حدودِشر بعت تجاوز کرنے سے بچنااور تمام خرافات' رسومات و بدعات سے بچنا تقویٰ کہلاتا ہے۔

ۇنيوى زندگى:ا يك مسافرخانە

اس پہلوے در حقیقت بیزندگی ایک سفر ہے۔ چنانچیر سول الله مُلَالَّیْنِ اَنْ مَایا: ((کُنْ فِی الدُّنْیا کَانَّكَ غَرِیْبٌ اَوْ عَابِرُ سَبِیْلِ))(۱)

'' دنیا میں ایسے رہوجیسے کہتم اجنبی ہویارائے سے گزرنے والے (مسافر)۔''

اس حدیث میں دنیا کی زندگی میں دوانداز اختیار کرنے کی نصیحت فرمائی گئی ہے ایک اجنبی کا اور دوسر ہے مسافر کا۔اورید دونوں انداز بہت قابل غور ہیں۔اصل میں ہم دیکھتے ہیں کہ عام لوگوں کی دلچسیاں کیا ہیں 'لوگ کدھر دوڑ ہے جارہے ہیں۔ ہرایک کو دنیا کی پڑی ہوئی ہے 'ہرکوئی بہتر ہے بہتر مکان' عالی شان محل' نئی ماڈل کی کار'الغرض دنیوی کحاظ ہے اعلیٰ ہے اعلیٰ ترکی تلاش وجبتو میں ہے۔اس صور تحال میں ایک آ دمی اگر ایسا ہو جوتن پر چلنے والا ہواور جس نے اپنے آپ کو دین اسلام کے لیے وقف کر دیا ہو نظا ہری بات ہے کہ وہ اپنے آپ کوان دنیا داروں کے ماحول میں اجنبی پائے گا۔

دوسری بات اس حدیث میں بیفر مائی گئی ہے کہ یا پھراس دنیا میں ایسے رہو کہ جس طرح راستہ گزرنے والا ہوتا ہے۔ایسے خص کوراستے سے قطعاً کوئی بیار نہیں ہوتا 'اس لیے کہ اس کی نظر میں اصل چیز منزل ہے جہاں اسے پہنچنا ہے اور راستہ تو بس اس منزل تک پہنچانے کا ایک ذریعہ ہے اور اس سے بڑھ کر پچھنہیں۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رہائیڈ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مُناکھیڈ ایک چٹائی پر آرام فر ماتھے۔ جب آپ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب قول النبي شُكِيَّة كن في الدنيا كانك غريب او عابر سبيل\_ وسنن الترمذي ابواب الزهد باب ما جاء في قصر الامل\_

اُٹھ کر کھڑے ہوئے تو آپ کے پہلومبارک پر چٹائی کے نشانات تھے۔ہم نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول اہم آپ کے لیے ایک بچھونا تیار کرادیں؟ اس پررسول اللهُ مَالَيُّ اَلَّهُ اَللَّهُ مَاللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ مَالِيَا: ارشاد فرمایا:

((مَالِئ وَمَا لِلدُّنْيَا ' مَا اَنَا اِلَّا فِى الدُّنْيَا كَرَاكِبٍ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ دَاحَ وَتَرَكَهَا)) (۱)

'' مجھے اس دنیا سے کیا سرور کار! میں تو دنیا میں ایسے ہی ہوں جیسے ایک سوار کسی درخت کے سائے میں تھوڑی دہر کے لیے رکتا ہے' پھروہ ذرا آرام کرنے کے بعدا سے جھوڑ کرچل دیتا ہے۔''

سے درخت نہ تو اس سوار کا محکانہ ہے اور نہ ہی اسے یہاں ہمیشہ رہنا ہے۔ یہی حیثیت ہمارے لیے دنیا ہمارے کے دنیا ہمیں کے دائی ہے بایں صورت کہ ہماری منزل دنیا نہیں کچھاور ہے۔ اس لیے دنیا میں تو عام حیوت کے سائے کو بھی بہت غنیمت سمجھواور عالی شان محلات کی آرز و کی میں تو عام حیوت کے سائے کو بھی بہت غنیمت سمجھواور عالی شان محلات کی آرز و کئیں پہلتی دماغ سے نکال دو دنیا کی چیزوں کی طلب دل سے باہر کر دو۔ سمندر میں کشتی پانی پرچلتی ہے کہ لیکن اگر میہ پانی کشتی میں آ جائے تو وہ ڈوب جاتی ہے۔ اس طرح دنیا کو بھی سمندر سمجھوجس میں تہباری کشتی چلتی ہے کیکن اس کی محبت اس کی آرز و اس کی تمنا تہبارے دل میں نہ آنے یا ہے 'ورنہ تم ڈوب جاؤگے۔

## نی ا کرم مَنَالَیْنِیْم کی مبارک بادے ستحق کون؟

ای حوالے سے ایک اور اہم حدیث ملاحظہ ہو۔ حضرت ابو ہر یرہ ڈٹاٹیؤ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُٹاٹیؤ کے فرمایا: ((بَدَأَ الْاِسْلَامُ غَرِیْبًا)) (۲)''اسلام کا جب آغاز ہوا تو وہ غریب (اجنبی) تھا''۔ فلا ہر بات ہے کہ اس وقت آپ مُٹاٹیؤ کم تنہا تھے اور معدود سے چند ساتھی تھے' تو اسلام اس وقت غریب تھا۔ اس کے بعد ایک وقت آیا کہ اسلام کو اللہ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الزهد باب ما جاء في اخذ المال بحقه وسنن ابن ماجه كتاب الزهد باب مثل الدنيا\_

 <sup>(</sup>۲) صحیح مسلم کتاب الایمان باب بیان ان الاسلام غریباً وسیعود غریبا ..... وسنن
 الترمذی کتاب الایمان باب ما جاء ان الاسلام بدأ غریبا وسیعود غریبا\_

ور اربعین نؤوی کم محد کا 263 محد کا خطابات بحد کا نے طاقت وی:﴿إِذَا جَآءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَرَايَنَ النَّاسَ يَدُخُلُوْنَ فِي دِيْنِ اللهِ أَفُوَاجًا ﴾ (النصر)'' جب الله تعالى كي نصرت اور فتح آگئ اور آڀ نے ديکھا كەلوگ جوق در جوق الله كے دين ميں داخل ہور ہے ہيں'۔ آگے آپ مُلَاثِيْمُ نے ايك پیشین گوئی فرمائی: ((وَسَیَعُوْدُ کَمَا بَدَأَ غَرِیْتًا))''عنقریب اسلام پیراجنبی ہوجائے گا جیبا کہوہ پہلے اجنبی تھا'' ۔۔عربی زبان میں فعل مضارع مستقبل اور حال دونوں کے ليے آتا ہے كين جب فعل مضارع برائس "يا السوف" آجائے توس عفل مضارع صرف منتقبل کے لیے خاص ہوجا تا ہے' جیسے: ﴿ سَیَقُوْلُ السُّفَهَآءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّهُمْ عَنْ قِبْلَتِهُمُ الَّتِيْ كَانُواْ عَلَيْهَا﴾ ''عنقريب كہيں گے لوگوں ميں سے بيہ نادان لوگ کوئس چیز نے انہیں پھیردیاان کے قبلے ہے جس پروہ تھے''۔اس آیت میں تحویل قبلہ کا حکم آیا ہے اور یہاں فعل مضارع پر''میں'' آنے کی وجہ سے زمانہ مستقبل قريب مراد ہوگا — يہال بھي فرمايا گيا: ((وَسَيَعُوْدُ كَمَا بَدَأَ غَرِيْبًا)) كەعقرىب

اسلام پھرغریب ہوجائے گا جیسا کہ پہلے تھا' تویجھی زمانہ ستقبل قریب کی بات ہے۔ اب جو بات بیجھنے کی ہے وہ بیہے کہ مسلمان غریب نہیں رہے بلکہ امیر سے امیر تر ہوتے چلے گئے کیکن اسلام خلافت راشدہ کے خاتیے کے ساتھ ہی غریب سے غریب تر ہوتا چلا گیا۔ یہ ایک بہت بڑا تضادمعلوم ہوتا ہے ۔ دورِ بنواُمیہ اور دورِ بنوعباس میں مسلمانوں کو بہت عروج حاصل ہوا۔ تاریخ پر نظر دوڑائی جائے تو معلوم ہوتاہے کہ مسلمان اس دور میں تر تی پر ہیں' ان کی شان وشوکت ہے' اس وقت کی دنیا کی عظیم ترین سلطنت مسلمانوں کی ہے' کیکن دین اسلام غریب ہونا شروع ہو گیا۔اس کی پہلی تہدیعنی خلافت ختم ہوئی توریاست اور سیاست کا معاملہ سب سے پہلے ختم ہوا۔اس کا اسلام سے تعلق نہیں رہا' بلکہاب جس کی لاٹھی اس کی بھینس والا معاملہ ہو گیا۔ یعنی اب مشاورت سے طے نہیں ہوگا کہ کون اہل ترین آ دمی ہے' کون سب سے زیادہ متقی ہے' کون سب سے زیادہ اللہ کو جاننے اور پیچانے والا ہے بلکہ جس کے پاس قوت ہے اس کی حکومت ہوگی۔اس طرح آ ہتہ آ ہتہ اسلام غریب ہونا شروع ہو گیا اور پھر حال یہ ہو گیا کہ مسلمان بادشاہوں کے دور میں کم از کم جوقاضی ہوتے تھے اور مقدموں کا فیصلہ جوشریعت کے مطابق ہوتا تھا' وہ بھی مغربی استعار کے آنے سے ختم ہو گیا۔ قاضی کے بجائے مطابق ہوتا تھا' وہ بھی مغربی استعار کے آنے سے ختم ہو گیا۔ قاضی کے بجائے انگریز کا بنایا ہوا فوجداری اور دیوانی قانون مجسٹریٹ آگئے اور شریعت کے بجائے انگریز کا بنایا ہوا فوجداری اور دیوانی قانون آگیا' البتہ انہوں نے ایک بڑی رعایت یہ کی تھی کہ ہمارے عاکلی قوانین اور نماز روزے کی ہمیں اجازت دے رکھی تھی' لیکن باقی تو پورے کا پورانظام ان کا تھا۔ تو اس طریقے سے ہوتے ہوتے اسلام غریب سے غریب تر ہوگیا۔

مندرجہ بالا حدیث کا آخری جملہ بہت غورطلب ہے۔ آپ مُنَا اُنْکُو آبَاءِ آخر میں فرمایا: ((فَطُوْ بِلَی لِلْغُو بَاءِ))'' پس مبارک باد ہے غریبوں (اجنیبوں) کے لیے'' اس کا مطلب یہ ہے کہ جب اسلام اپنے اجنبیت کے دور میں چلا جائے گا' تب دوراستے ہوں کے۔ یا تو آپ اسلام کا دامن چھوڑ دیں اور معاشرے میں جس چیز سے عزت و مقام ماتا ہے وہی حاصل کریں اور ای کے لیے کوشش کریں ۔ اور جوراستہ او نچائی کی طرف جاتا ہے آپ بھی ای پرچل پڑیں بع'' چلوتم اُدھر کو ہوا ہو جدھر کی'' یا دوسراراستہ یہ ہے کہ اس سب کو چھوڑ واوراسلام کے دامن سے چھنے رہو۔ اسلام اگر غریب ہوگیا ہے تو تم بھی غریب ہو جاؤے۔ تمہارے جانے پہچانے والے' ملنے ملانے والے بھی پھر نہیں رہیں گے اور تم سے کوئی رشتہ داری کرنا بھی پیندنہیں کرے گا۔ ظاہر بات ہے کہ پھرتم اس معاشرے کے اندراجنبی ہوگے'لین ایسے اجنبی لوگوں کے لیے نبی آخر الزمان مُنَافِّنِرُم کی معاشرے کے اندراجنبی ہوگے'لین ایسے اجنبی لوگوں کے لیے نبی آخر الزمان مُنَافِّنِرُم کی معاشرے کے اندراجنبی ہوگے'لین ایسے اجنبی لوگوں کے لیے نبی آخر الزمان مُنَافِّنِرُم کی معاشرے کے اندراجنبی ہوگے'لین ایسے اجنبی لوگوں کے لیے نبی آخر الزمان مُنَافِّنِرُم کی معاشرے کے کلمات کہے گئے ہیں: ((فَطُوْ بِی لِلْغُورِبَاءِ))'' پس مبارک باد ہے اللہ تعالی ہم سب کو نبی اکرم مُنَافِّنِرُم کی اس تبنیت میارک باد کامشخی بنائے۔ آئین یار ب العالمین!

اَقُولُ قَوْلِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمْ وَلِسَاثِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

حديث

**(6)** 

# حلال ٔ حرام اوراصلاحِ قلب

۲۸/ستمبر ۲۰۰۷ء کا خطاب ِجمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

آغُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ - بِسُمِ اللهِ الرَّحَمْنِ الرَّحِيْمِ يَاتَّهُا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّباتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴿ (المؤمنون: ١٥) يَاتَّهُا النَّذِيْنَ امَنُوْ اكُلُوا مِنْ طَيِّباتِ مَا رَزَقُنْكُمُرُ (البقرة: ١٧٢)

عَنُ أَبِي عَبُدِ اللَّهِ النُّعُمَانِ بُنِ بَشِيرٍ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ : سَمِعَتُ رَسُولَ اللَّهِ مَنْهُمَا قَالَ : سَمِعَتُ رَسُولَ اللَّهِ مَنْ يَقُولُ :

((إنَّ الْحَلَالَ بَيِنَّ وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِنْ وَبَيْنَهُمَا أُمُوْرٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَيْ كَيْيُرٌ مِّنَ النَّاسِ ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لِدِنِنِهِ وَعِرْضِهِ ، وَمَنُ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ كَالرَّاعِي يَرْعلى حَوْلَ الْحِمٰي يُوشِكُ آنُ يَّرْتَعَ فِيْهِ ، آلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حِمِّى ، آلَا وَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ ، آلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتُ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلَّةً ، وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلَّةً ، آلَا وَهِيَ الْقَلْبُ)) (١)

ا بوعبداللہ سیدنا نعمان بن بشیر ﷺ ہے روایت ہے' کہتے ہیں میں نے رسول اللّٰہ کَا اَیْکُو کُمُ کُو فریاتے ہوئے سنا:

''حلال چیزوں کا حکم بالکل واضح ہے اور حرام چیزوں کا حکم بھی واضح ہے ٔ اوران دونوں (حلال وحرام) کے درمیان کچھامور متشابہ ہیں جن کی (حلت وحرمت)

(۱) صحيح البخارى كتاب الايمان باب فقل من استبرأ لدينه وصحيح مسلم كتاب المساقاة باب اخذ الحلال و ترك الشبهات

و اربعین نؤوی کی در 266 کا در خطابات جمع کی

کوا کٹرلوگ نہیں جانے ۔ پس جو شخص اس قتم کی غیر داضح اشیاء سے نے گیااس نے اینے دین اورعزت کو بچالیا' اور جو خص اس تتم کے امور کواختیار کرنے لگے وہ حرام میں جایز ہے گا' جیسا کہ کوئی چرداہا ( کسی ممنوعہ ) چرا گاہ کے آس یاس جانوروں کو جِرائة تو ہوسکتاہے کہ جانور چرا گاہ میں جائپنچیں خبر دار! ہر بادشاہ کی ایک چرا گاہ ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی چرا گاہ ہے مراداُس کی حرام کردہ اشیاء ہیں۔خبر دار اجمم میں گوشت کا ایک کمٹرا ہے'اگر وہ درست ہوتو ساراجہم درست رہتا ہے اور اگر وہ خراب ہوجائے تو ساراجہم خراب ہوجا تاہے \_خبر دار!وہ گوشت کا کلڑا دل ہے \_'' گزشته جمعة المبارك كو' اكلِ حلال كي اہميت'' كے عنوان كے تحت أكل حلال كي اہميت' حرام اشیاء عرام کاموں اور حرام آمدنی سے اجتناب کی اہمیت پر مندرجہ بالا دوآیات کے حوالے سے جو میں نے آج بھی تلادت کی ہیں گفتگو ہوئی تھی۔ای حوالے سے میں نے اربعین نووی کی حدیث نمبر ۱۰ کا مطالعہ بھی کرایا تھا ۔ آج جمارے زیر مطالعہ اربعین نووی کی حدیث نمبرا ہے جوای موضوع سے متعلق ہے کلبذا آج کی گفتگو کوای مضمون کا تسلسل سمجھئے۔ ز برمطالعه حدیث حفرت ابوعبدالله نعمان بن بشیر ظافیا سے مروی متفق علیه حدیث ہے' یعنی اس کوامام بخاری اورامام مسلم دونوں نے نقل کیا ہے۔ اس حوالے سے میں نے پہلے بھی بتایا تھا کہ متفق علیہ حدیث سند کے متند ہونے کے اعتبار سے سب سے بلند . درجے کی ہوتی ہے ۔۔۔ اس حدیث کامضمون بہت اہم ہے۔ رسول اللّٰمُثَاثِیْمُ نے فرمایا: ((إِنَّ الْمُحَلَالَ بَيِّنٌ))' احلال بالكل واضح بـ '((وَإِنَّ الْمُحَرَّامَ بَيِّنٌ))' 'اورحرام بھی بالکل واضح ہے''((وَبَیْنَهُمَا اُمُورْ ؓ مُشْتَبِهَاتٌ))''اوران دونوں کے درمیان کچھ مشتبہ چیزیں ہیں' لعنی کچھ چیزیں ایسی ہیں جن کے بارے میں یقین سے کہنا مشکل ہے كريه حلال بين ياحرام - ((لا يَعْلَمُهُنَّ كَوْنِيْ مِّنَ النَّاسِ))'ان ك (شرعى هم ) ك بارے میں لوگوں کی اکثریت نہیں جانت'۔ البتہ رسوخ فی العلم رکھنے والے علاء وفقہاء کرام جن کی قرآن' حدیث وسنت' شریعت کے مقاصد' شریعت کے محکمات اور اصول شریعت پر گہری نظر ہو' وہی پہچان سکتے ہیں کہ ان مشتبہات اشیاء میں ہے کون سی چیز حلال کے دائرے میں آئے گی اور کون می حرام کے دائرے میں۔

#### شرعی احکام اوراس کے درجات

فقہاء نے شرقی احکام کے بہت سے درجے قائم کیے ہیں۔ کرنے والے اعمال میں سے سب سے خت میں سب سے اونچا درجہ فرض کا ہے اور نہ کرنے والے اعمال میں سے سب سے خت ترین ممانعت والی شے حرام ہے۔ فرض سے کم تر درجہ واجب کا ہے، یعنی فرض تو نہیں ہے کین فرض کے قریب تر ہے ۔ مثلاً وترکی نماز واجب ہے اوراس کی قضا لازم ہے کین فرض کے قریب تر ہے ۔ مثلاً وترکی نماز واجب ہے اوراس کی قضا لازم کرنا پیند یدہ ہے اس کے بعد سنت کا درجہ ہے۔ اس سے بھی نیچے مستحب ہے، جس کا کرنا پیند یدہ ہے اور نہ کرنے پرکوئی گناہ نہیں ہے، جبکہ سب سے اخیر میں مباح ہے۔ یہ تمام درجات اوامریعنی کرنے والے کا موں کے ہیں کیئن اگر جائز سے ناجائز اور اوامر سے نوائی کی طرف جائیں تو اس میں سب سے پہلے مکروہ آتا ہے۔ پھر مکروہ تحریکی کا ہے اور پھر اس سے بھی آگے مکروہ تحریکی کا جاور پھر اس سے بھی آگے مگروہ تحریکی کا درجہ ہے۔ یہ اوامر میں سے واجب کے مقابلے میں ہے جوفرض کے ساتھ چمٹا ہوا کا درجہ ہے۔ یہ اوامر میں سے واجب کے مقابلے میں ہے جوفرض کے ساتھ چمٹا ہوا ہے۔ اسی طرح نوائی میں مکروہ تحریکی حرام کے ساتھ چمٹا ہوا ہے۔ اسی طرح نوائی میں مکروہ تحریکی عارف خطاب کے تحریکی ملاحظہ ہوا )

اب ظاہر بات ہے کہ بیتمام درجات فقہاء نے قائم کیے ہیں اور فقیہہ کہتے ہیں تفقہ
رکھنے والے اور فہم رکھنے والے فض کؤ جس کی شرا کط مخضراً میں نے آپ کے سامنے رکھیں کہ
قرآن مجید پر بردی گہری نگاہ رکھتا ہوئد تر براور غور وفکر کیا ہوئے حدیث اور سنت پر پوری وسعت
اور پوری گہرائی کے ساتھ اس کی نظر ہوئٹر بعت کے اصل مقاصد کی پیچان ہو۔ ایسا نہ ہو کہ
کسی کم تر اہمیت والی شے کو اہم تر قرار دے دے اور زیادہ اہمیت والی کو کم تر قرار دے
دے شریعت کے اندراور دین کے مختلف عناصر کے درمیان جونسب و تناسب ratio)
دے شریعت کے اندراور دین کے مختلف عناصر کے درمیان جونسبت و تناسب proportion)
صرف ایسے ہی فقہاء علم رکھتے ہیں 'جبکہ عوام کی اکثریت ان کے احکام سے لاعلم ہے۔

تقویٰ کا تقاضا:مشتبهات ہے بچنا

مشتبہات سے بچنے کے حوالے ہے بینوٹ کرلیں کہاس کے دو پہلو ہیں۔ایک

و اربعین نُووی کی محد می 268 محد می خطابات جمد کمی اس کا قانونی پہلوہےجس کی تفصیل آ گے آئے گی' جبکہ اس کا دوسرااور اہم تر پہلوتقویٰ کے حوالے سے ہے۔اس ضمن میں تقویٰ کا پہلویہ ہے کہ تمام مشتبا موراوراشیاء ہے بچا جائے۔ یعنی جب شبہ والی چیز ہے تو پھر کیوں اختیار کرتے ہو! چنانچہ ای ضمن میں نبی ا کرم مَثَالِیْکَا کی بڑی بیاری حدیث ہے' جوآ پؓ کے بیار *نے نواسے حفر*ت حسن بن علی <sub>ڈاٹھی</sub>ا ے مروی ہے: ((دَعُ مَا يَرِيْبُكَ إلى مَا لَا يَرِيْبُكَ)) (١) ('جس چيز تے تهميں اپنے دل میں کھٹک محسوں ہو( کہ ہوسکتا ہے بیکام غلط ہو )اسے چھوڑ دواوروہ شےاختیار کرو جس سے تہمارے دل میں کوئی کھٹک پیدانہ ہو' — رکابَ یَرِیْبُ رَیْباً کے معنی ہیں کسی کو شک یا قلق میں ڈالنا۔ چنانچے لفظی اعتبار سے حدیث کامفہوم پیہوگا کہ جو چیزتمہارے اندرشکوک وشبہات پیدا کرئے جس ہےتمہارے دل میں کسی قتم کی کوئی خلش اور کھٹک پیدا ہوتو اس کو چھوڑ دواور اُس چیز کواختیار کروجس سے تمہارے دل کے اندر کو کی خلش' كوئى يريشانى' كوئى تشويش بيدانه ہو\_

اس حدیث میں ایک بہت اہم نکتہ بیان ہواہے کہ اپنی دلی کیفیت کےمطابق فیصلہ كرو-اب جس دل ميں ايمان ہے وہ دل سب سے بڑامفتی ہے كيكن يا در كھيں كه اس کے لیے حقیقی ایمان شرطِ لازم ہے۔ چنانچہ احادیث کے ذخیرے میں ہمیں ایک بڑی پیاری حدیث ملتی ہے کہ ایک شخص نے رسول اللّٰهُ مَا اللّٰهُ عَلَيْمُ ہے نیکی اور گناہ کے بارے میں يوچھاتو آپ نے فرمایا: ((استَفُتِ نَفُسَكَ ، اِسْتَفْتِ قَلْبَكَ))" تم اينفس سے يوچھؤ اپنے دل سے يوچھو!' اور آخر ميں فرمايا:((وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ وَٱفْتَوْكَ)) ﴿ ''اگر چہلوگ اس کے بارے میں تمہیں کچھ بھی فتویٰ دیں'' یعنی اگر کوئی مفتی تمہیں فتویٰ دے بھی کہ بیہ جائز ہے'لیکن تمہارا دل اس پرمطمئن نہ ہوتو تم اسے چھوڑ و۔اس لیے کہ اللہ کا ایک مفتی ہے جوتہہار ہےجسم میں دل کی صورت میں موجود ہے ٔوہ اس کے خلاف فتو کی دے رہاہے۔البتہ بیای صورت میں ہے جبتمہارے دل میں ایمان موجود ہے اوراگر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري٬ كتاب البيوع٬ باب تفسير المشتبهات\_وسنن الترمذي٬ ابواب صفة ر القیامة والرقائق والورع' باب منه \_ القیامة والرقائق والورع' باب منه \_ این موضوع کی مناسبت سے حدیث کا مکمل متن اور ترجمہ ذیل میں بیان کیا جارہا ہے۔ ◄

و اربعین نووی محمد 269 عدم خطابات جمع کمی

ایمان نہیں ہے تو پھراس کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔ لیکن ظاہر بات ہے کہ بیشویش تواہی کولاحق ہوگی جس کے دل میں کچھنہ کچھا بمان موجود ہے۔جیسے منافق اور مؤمن کا فرق بیان کرتے ہوئے آپ مَا لَیْنِیْزِ نے فرمایا کہ منافق کوبھی اپنے گناہ یا غلطی کا احساس ہوتا تو ہے 'کیکن بس ا تناہی جتنا کسی کے ناک پر کہھی بیٹھی اوراس نے ذرا ہاتھ ملا کراہے ہٹا دیا۔ دوسری طرف مؤمن ہے اگر کوئی گناہ سرز دہو جائے یا کوئی غلطی ہو جائے تو اس کوایسے محسوس ہوتا ہے جیسے وہ کسی پہاڑ تلے آ گیا ہے۔تو بیا ندرونی احساس کی بات ہے۔لہذاجس کے دل میں تشویش پیدا ہوگئی توبیہ گویا ہمان کی علامت ہے' تووہ اپنے دل ہے فتو کی لے سکتا ہے۔

### نورالدين زنگي كاسبق آ موز واقع<u>ه</u>

اس ضمن میں ہاری تاریخ کا ایک بڑا عبرت آ میز اور سبق آ موز واقعہ ہے سلطان نور الدین زنگی کا 'جس کے بعد جانشین بنے فاتح بیت المقدس سلطان صلاح الدین ابو بیؓ — عیسائیوں کا بروشلم پرتقریباً ۸۸ برس کا جو قبضہ تھا اسے واگز ارکرانے والا مجاہد اعظم صلاح الدین ایو بی ٌ نور الدین زنگی کے ساتھیوں اور فوجیوں میں سے تھا—نورالدین زنگی کا بیٹا شدید بیارہوگیا۔ ہرطرح کے علاج معالج آ ز مائے گئے مگر بے سود۔ آخراطباء نے کہا کہ اب اس کی جان بچانے کا ایک ہی راستہ ہے کہ بیشراب مَسْأَلُ عَنِ الْبِيرِ وَالْإِنْمِ)): "تم يَكَى اور گناه كے بارے ميں دريافت كرنے آئے ہو؟" ميں نے عرض کیا: جَی ہاں! چَرآ پُ نے اپنی انگلیوں کو اکٹھا کر کے میرے دل پر مارا اور فرمایا: ((اِسْتَفُتِ نَفْسَكَ اِسْتَفُتِ قَلْبَكَ يَا وَابِصَةُ ثَلَاثًا --- ٱلْبِرُّ مَا اطْمَأَنَّتُ اِلَيْوِ النَّفْسُ وَاظْمَانَ ۚ الِّذِي الْقُلْبُ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي النَّفْسِ وَتَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ وَإِنْ اَفْتَاكَ النَّاسُ وَأَفْتُوكَ)) (سنن الدارمي كتاب البيوع باب دع ما يريبك الى ما لا يريبك) "اے وابصہ (نیکی اور گناہ کے بارے میں) اپنے آپ سے پوچھوا اپنے ول سے پوچھو۔ آپ آلٹیا نے تین بارفر مایا ۔ نیکی وہ ہے جس ہے تمہارانفس اور دل مطمئن ہو جبکہ گناہ وہ ہے جوتمہارے جی میں کھنکے اور تمہارا سینداس کے بارے میں متر و دہو خواہ لوگ اس کے بارے میں تہہیں کوئی بھی فتویٰ دیں۔''

(اضافهازمرتب)

محمود ہے۔ای طرح نورالدین زنگی بھی ایک بہت بڑی مثال ہے۔ تقویٰ کا تقاضا میہ ہے کہ جو مشتبہات ہوں' جن کے بارے میں صراحت موجود نہ ہو ان میں ملوث ہونے کے بجائے ان سے بچا جائے۔البتہ قانون مینہیں ہے' قانون میہ ہے کہ جس شے کی حرمت ثابت نہیں ہے وہ حلال ہے۔اگر بالفرض قانون میہ ہوتا کہ صرف وہ شے حلال ہوگی جس کی حلت ثابت ہو جائے تو اس طرح حلال کا دائرہ بہت محدود ہوجا تا۔لہٰذا بینوٹ کرلیں کہ اس حوالے سے قانون میہ ہے کہ جس شے کی حرمت

أجرت لےرہا ہے۔اس طرح کی صفات کا حامل مغلوں کے آنے سے پہلے ناصرالدین

و اربعین نُووی کی محدی ( 271 کی محدی خطابت جمعہ کھی

ستاب وسنت سے ثابت نہیں ہے وہ حلال اور مباح (permissible) ہے ۔ اس اصول کے تحت قانونی سطح پر ہمارے ہاں مباحات کا دائر ہ بہت وسیع ہے ۔

## جدیداسلامی ریاست میں از سرنو قانون سازی کی ضرورت

اس شمن میں ایک اہم مسئلہ میں آپ کو بتار ہا ہوں -- ویسے تو بیرتقد ریمبرم ہے کہ ونياميں دوبارہ خلافت کا نظام قائم ہوگا اور وہ عالمی سطح پر ہوگا۔ بیتو رسول اللّٰه مَلَّ ﷺ کی دی ہوئی خبریں ہیں جن کے بارے میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے۔البتداس سے پہلے کیا کیا ہونا ہے جماری شامت اعمال کس کس شکل میں ہمیں جھکتنی ہے اللہ کے عذاب کے کوڑے ہم پر کیسے کیے برنے ہیں کیہ دوسری بات ہے۔ ہم پاکتانیوں پرایک کوڑا ١٩८١ء ميں برساتھا جب يا كتان دولخت ہو گياتھا۔اب كون سا كوڑا آنے والا ہے' پيہ میں نہیں کہ سکتا' لیکن ہم سزا کے ستحق ضرور ہیں۔ہم نے اللہ سے بے وفائی کی ہے وعدہ خلافی کی ہے۔ہم نے تو دعائیں مانگ مانگ کراللہ سے بدملک لیاتھا۔ہم نے کہا تھا:اےاللہ! تو ہمیں انگریز اور ہندو کی دوہری غلامی سے نجات دے دیے اورہمیں ایک آ زادخطہ ارضی عطافر ما دیے تو ہم وہاں پر تیرے دین کا بول بالا کریں گے۔لیکن نصف صدی گزرنے کے باوجودہم نے اس وعدے کو پورانہیں کیا۔البتہ کروڑ وں اربوں کے محلات ہم نے بنا لیے۔ کئی کئی کروڑ کی کوٹھی آپ کوڈیفنس میں مل جائے گی۔ڈیفنس کیا اب تویہاں ماڈل ٹا وَن اور جو ہرٹا وَن کےاندر بھی ایسے ایسے کل نما گھر موجود ہیں جن کو و كيهرا آپ كونظرات كاكه باكتان توجن بى جنت بيال برتوشا يدغربت كاكوئى سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ بیسب تو ہم نے کیا 'لیکن وہ اسلام کہاں ہے جس کا ہم نے ا پنے رب سے وعدہ کیا تھا؟ میر یا در کھیں کہ اس وعدہ خلافی کی سزائیں تو ہمیں ملنی ہیں۔ اس موضوع برمیری ایک کتاب''سابقه اور موجوده مسلمان اُمتوں کا ماضی' حال اور مستقبل' کا ضرور مطالعہ سیجے جس میں میں نے اُمتِ مُسلمہ کے ماضی اور حال پر بھی روشنی ڈالی ہےاورمنتقبل کی جھلک بھی پیش کی ہے۔ بدشمتی ہے آج کاانسان بس حال میں پھنسا ہوا ہے اوراُ ہے بس اس کی فکر ہے کہ میرا آج کا مسئلہ کیا ہے میرے اِس وقت

کے مسائل اور معاملات کیا ہیں اور میں کس طرح انہیں حل کرسکتا ہوں۔ نہ اسے ماضی سے کوئی دلچہی ہے اور نہ متنقبل کی فکر۔ میرا ایک مشغلہ (hobby) ساہے کہ کوئی نیا ملا قاتی آتا ہے تو میں اس کا بیں منظر جانے کی کوشش کرتا ہوں۔ مجھے بچھ میں آجا تا ہے کہ بیشخص مہا جر ہے اور جمنا پار کا ہے۔ پوچھے پروہ بتاتا ہے کہ ہم یو پی سے ہیں۔ بھئ کس جگہ سے ہیں؟ بیدا ہوتا۔ اس کو آتی دلچہی نہیں ہے کہ میرے باب وادا کہاں سے ہیں؟ بیدا سے نہیں پتا ہوتا۔ اس کو آتی دلچہی نہیں ہو چی ہو چی ہو تو اس سے آگے کی جرت کر کے آئے تھے۔ ماضی قریب سے آتی عدم دلچہیں ہو چی ہو تو اس سے آگے کی تاریخ آئے کہاں پڑھیں گے۔ ہندوستان میں مسلمانوں کی ہزار سالہ تاریخ ہے' اس میں کیا کیا نہیا شیب وفراز آئے ہیں' ان میں کیا کیا خیر کے پہلو تھے اور کیا کیا شرکے' بیدجانے کیا کیا نشیب وفراز آئے ہیں' ان میں کیا کیا خیر کے پہلو تھے اور کیا کیا شرکے' بیدجانے کی کیونکر فکر ہوگی؟ اسی طرح مستقبل کی بھی کوئی فکر نہیں ہے۔ بس کل کی روثی' اپنے کاروبار' پروفیشن اور ملاز مت وغیرہ کی فکر ہے۔ اللہ اللہ خیر سلا۔

بہر حال میں کہ در ہا تھا کہ بہتو یقی بات ہے کہ قیامت سے قبل پوری دنیا میں خلافت علی منہاج النبوۃ قائم ہوگی کین اس حوالے سے عام طور پر خیال بہ ہے کہ جیسے ہی اسلامی ریاست قائم ہوگی تو فقہ جو مرتب شدہ ہے بس وہ نافذ کر دی جائے گی۔ یہ بڑی ہی ناہجی کی بات ہے۔ اول تو سوال پیدا ہوگا کہ کون می فقہ نافذ کی جائے ۔ حنی شافعی مالکی یا حنیلی ؟ اہل تشخیح کی بات ہے۔ اول تو سوال پیدا ہوگا کہ کون می فقہ نافذ کی جائے ۔ حنی شافعی مالکی یا حنیلی ؟ اہل تشخیح نے ایران میں خون بہا کر جانیں دے کر انقلاب برپاکیا ، بادشاہ کو بھگا یا اور پھر وہاں جعفری فقہ نافذ کی ۔ کین ایران کا معاملہ بالکل الگ ہے اس لیے کہ وہاں اہل سنت موجود ہی نہیں۔ البتہ جنوب مشرق میں کچھ بلوچ ، جنوب مغرب کے دائرہ میں اہل سنت موجود ہی نہیں۔ البتہ جنوب مشرق میں کچھ افغان یا ترک کے دائرہ میں اہل سنت موجود ہی نہیں۔ البتہ جنوب مشرق میں کچھ افغان یا ترک منی جن بین جبکہ باقی سارے ایران میں شیعہ ہیں۔ انہوں نے تو وہاں جعفری فقہ نافذ کی ہے مگر آپ یہاں کون می فقہ نافذ کریں گئی ہے تو نے شیعہ نیا نے گئی ہو اور پر سے فائی نیا کہ ہو اس حوالے سے دوسرا اہم مسکلہ بہت بڑا مسکلہ ہے کہ یہ تھ ہیں آج سے تقریبا ایک ہزار سال اس حوالے سے دوسرا اہم مسکلہ بیہ ہے کہ یہ تھ ہیں آج سے تقریبا ایک ہزار سال اس حوالے سے دوسرا اہم مسکلہ بیہ ہے کہ یہ تھ ہیں آج سے تقریبا ایک ہزار سال اس حوالے سے دوسرا اہم مسکلہ بیہ ہے کہ یہ تھ ہیں آج سے تقریبا ایک ہزار سال

و اربعین نَوَوی کری کرد (273 کرد کرد) کرد کرد <u>یہلے</u> مرتب ہوئی تھیں ۔ وقت کے دریامیں بہت سایانی بہہ چکا ہے بہت سے نئے مسائل پیدا ہو چکے ہیں جوان فقہوں میں نہیں ہیں۔ پھر بدشمتی سے ہمارے علماء نے اجتہاد کا ورواز ہ بند کر دیاہے' جبکہ اہلِ تشتیع نے اجتہا د کا درواز ہ کھلا رکھا ہے اوران کے ہاں بڑے علاء مجتهد کہلاتے ہیں۔سب سے اوپر مراجع ہیں جوآ خری اتھارٹی سمجھے جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آیت اللہ خمینی نے'' ولایت الفقیہہ'' کی بنیاد ڈ الی جو آج بھی ایران میں رائج ہے۔اس کےمطابق اصل حکمرانی فقہاء وعلاء کی ہے۔اگر چدامتخابات ہوتے ہیں'لیکن ا بتخابات میں کون حصہ لےسکتا ہے اور کون نہیں'اس کا فیصلہ علماء کی شور کی کرتی ہے اور جس کو وہ مستر د کر دیں تو بھروہ انتخابات میں حصہ نہیں لےسکتا۔ آپ کومعلوم ہے کہ انقلابِ ایران کے بعد بنی صدر ایران کے پہلے صدر بنے تھے اور انہوں نے غالبًا 99 فیصد ووٹ حاصل کیے تھے کیکن آیت الله خمینی نے کان سے پکڑ کرانہیں نکال دیا۔ تو وہاں اصل حکومت علماء کی ہے اور بیاس دور کے اندر تھیو کریسی کی بڑی نمایاں مثال ہے۔ بہرحال اللہ ہمیں تو بہ کی تو فیق عطا فر مادے اور پاکستان حقیقی معنوں میں ایک اسلامی ملک بن جائے۔ اگر چہاس کے آٹار کوئی نہیں ہیں۔ تو یہاں قانون سازی (legislation) از سرنوہو گی۔ مباحات کے دائرے میں آپ نے نئے توانین بنا ئیں گے۔جوچیز کتاب وسنت سے ثابت ہوگئی وہ تو بعینہاس طرح نافذ ہوجائے گی۔ پھر پرسنل لاء میں تمام فقہوں کو acknowledge کیا جائے گا' یعنی ذاتی معاملات مثلاً شادى بياه ، وراثت اورعبادات وغيره خواه آپ نقه خفي كے تحت كرنا حيا ہے ہيں يا فقه شافعی کے تحت یا فقہ جعفری کے تحت' آپ کو آ زادی ہو گی — بیرعبادات' عائلی قوانین اور ورا ثت وغیرہ کے معاملات برسل لاء کے دائرے میں آتے ہیں۔۔ لیکن قانون ملکی (Law of the land) میں کوئی فقت شکیل نہیں دی جائے گی اس لیے کہ ساری تھہیں ہماری مشتر کہ وراثت علمی (common heritage) ہیں کہ سی ایک معاملے میں امام ابوصنیفهٔ امام ما لک امام شافعی ٔ امام احمد بن صنبل ٔ امام ابن تیمیداورا مام جعفرصا دق کی آراء

کیا ہیں۔اس طرح تو ہمارے پاس علم کا خزانہ آ گیا--- جیسا کہ آپ کومعلوم ہے

عدالتوں کے اندر نظائر (precedents) پیش کیے جاتے ہیں۔ آپ کے ہاں سپریم
کورٹ میں کوئی مقدمہ زیر ساعت ہے تو اس کے لیے کہاں کہاں سے نظیر ڈھونڈ کر لائی
پڑتی ہے کہ پریوی کونسل برطانیہ نے فلاں من میں فلاں مقدمہ میں یہ فیصلہ دیا تھا۔ تو ان
پڑتی ہے کہ پریوی کونسل برطانیہ نے فلاں من میں فلاں مقدمہ میں سے فیصلہ دیا تھا۔ تو ان
ویصلہ کن اہمیت حاصل ہوتی ہے نظائر کی ہوجائے گی اور انہیں از سرنو
قانون سازی میں بہت اہمیت حاصل ہوگی۔

#### مشتبهات سے بیخے کا قانونی پہلو

اربعین نووی کی زیرمطالعہ حدیث کے حوالے سے میں نے بتایا تھا کہاں کے دو پہلو ہیں۔تقویٰ کا تقاضا توبہ ہے کہ شبہات سے ہرصورت بیاجائے کیکن اس کا قانونی پہلواس کے بالکل برعکس ہے کہ جو شے کتاب وسنت کے دلائل اورنصوص سے حرام ثابت نہ کی جاسکے تو وہ جائز ہے۔ اس میں آپ pick and choose کر سکتے ہیں' ا کثریت(majority) سے بھی قانون بنا سکتے ہیں'اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ آپ نے دو جائز وحلال چیزوں میں ہےا یک کواختیار کرنا ہے تو آپ ریفرنڈم کرالیں' ووٹنگ کرالیں یا کوئی اورطریقہ اختیار کرلیں'اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔اس کے لیے میں ساده ی مثال دیا کرتا ہوں کہ فرض تیجیے آپ کواپنے گھر میں دعوتِ افطار کا اہتمام کرنا ہے ٔ اب اس میں مشروب کون سا پیش کیا جائے اس کے بارے میں مختلف آراء سامنے آ سکتی ہیں --شراب تو سرے سے زیر بحث نہیں آ سکتی'اس لیے کہ وہ تو کتاب وسنت کی رو سے حرام ہے -- باقی سیون اپ' روح افز ایا کوئی اور شربت ووننگ کے ذریعے منتخب ہو جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں'اس لیے کہ بیتمام حلال مشروبات ہیں۔لہذا مشتبہات کے حوالے سے دونوں پہلوسامنے رکھیے۔ زیرمطالعہ حدیث میں اس حوالے ہے تقویٰ کا پہلو بیان ہوا کہ جومشتہات ہیں'جن کے بارے میں تیقن کے ساتھ کہنا مشکل ہے کہ حلال ہے یا حرام ہے تو اس سے بچو!

آكَآ بِ مَكَا لَيْنِهِ مَا يَ (فَمَنِ أَتَّقَى الشَّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لِدِيْنِهِ وَعِرْضِه))

ور اربعین نؤوی کی عرب مراز 275 عرب خطاب جمد کمی

''پس جو شخص ان مشتبہ چیزوں سے نچ گیا تو اس نے اپنے دین اورا پنی عزت کو محفوظ کرلیا''۔ بیانفرادی سطح پرتقو کی کا طر نِمل ہوگا کہ جو چیز بھی مشتبہ ہےاں کوآپ ترک كروي اوراس كواختيار نه كرير \_ ((وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ)) ''اور جوان مثنتبه چیزوں کےاندر پڑ گیا' وہ حرام میں بھی پڑ جائے گا'' ۔یعنی ابھی توایک مشتبہ چیز کا مسکلہ تھا' لیکن آ گےانسان کےاندراُس کی نفسانیت' حیوانیت' مہیمیت اوراس كے نفسانی تقاضے جب بڑھيں گے تو پھروہ حرام تک پہنچ جائے گا۔ جیسے آپ پنجا بی میں کہتے ہیں'' حبما کا کھل گیا'' یعنی جھجک اگرختم ہوگئی تو گویا اس کا بھی اندیشہ ہے کہ مشتبہ امورکواستعال کرتے کرتے آپ حرام کے اندر بھی منہ مارنے لگیں۔

## حرام کے قریب جانے کی بھی ممانعت

آ گے آ بِ مَلَا لِيَّا اِنْ اِس بات کوا يک مثال سے تمجمايا: ((كَالرَّ اعِي يَوْعلي حَوْلَ الْحِملي يُوْشِكُ أَنْ يَوْتَعَ فِيْدِي)''جييا كه كوئي چروا الإركسي ممنوعه) چرا گاه ك آس یاس جانوروں کو چرائے تو ہوسکتا ہے کہ جانور چراگاہ میں جانچپیں''۔جِملی کہتے ہیں محفوظ چراگاہ کو۔ یعنی کسی بادشاہ 'جا گیردار یا وڈیرے نے اپنے چو یاؤل مثلاً گائیں بھینسوں بھیڑ بکریوں'اونٹ اور گھوڑوں وغیرہ کے لیے ایک خاص علاقے کومحفوظ کر لیا ہو کہ یہاں صرف ان کے جانور چریں گےاوراس میں عوام کا کوئی جانور داخل نہیں ہوگا' تو وہ اس کی حِملی ہے۔اب اگر کوئی چروا ہااس طرح کی کسی محفوظ اور مخصوص چراگاہ کے قریب ا پنار پوڑ چرار ہاہوگا تواس کا اندیشہ ہے کہ اس رپوڑ کے چند جانوراس چرا گاہ میں گھس جا کیں اور وہاں چرنے لگیں۔اس طرح میہ چرواہاشاہی مجرم قرار پائے گااوراس پراسے سزابھی ہوسکتی ہے' لہذا احتیاط کا تقاضا یمی ہے کہ اس سے دُور دُورر ہو کا Keep at a safe distance بالکل یمی معاملہ مشتبہات کے بارے میں ہے کہ ان سے وُ ور رہا جائے ' کہیں بیرنہ ہو کہ آپ بالکل حرام کی سرحد پر پہنچ جائیں۔اوراگر آپ سرحد پر پہنچ گئے تو ہوسکتا ہے کسی وفت آپ جذبات کی رومیں بہہ کراس سرحد کوعبور کر کے حرام میں پہنچ جا کیں۔

یمی وجہ ہے کہ قرآن تھیم کا اسلوب سے ہے کہ وہ حرام کے قریب جانے سے بھی

و اربعین نؤوی کرد کرد (276 کرد کرد خطابات جمد کری

روکتاہے چہ جائیکہ حرام کا ارتکاب کیا جائے۔ آپ دیکھئے کہ قر آن مجید میں نہ تو زنا کے بارے میں کہیں آیا ہے: لاَ قَزْنُوْ العِنْ''زنانہ کرو''اور نہ ہی کہیں شراب کے بارے میں حرام کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔اس کو بنیاد بنا کر ہمارے ملک کے ایک دانشور کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں شراب کے لیے حرام کا لفظ کہیں نہیں آیا' اس لیے بیرحرام نہیں ہے۔ میں ان ہے کہتا ہوں کہ اللہ کے بندے!عقل کے ناخن لو۔ جب شراب اور جوئے کے ليه ايس ايس سخت الفاظ آئ بين : ﴿ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ ' أبي شیطانی عمل میں سے گند ہے ترین اعمال ہیں' پس ان سے دور رہو''۔ تو حرام کا لفظ ان ے زیادہ سخت تونہیں ہے۔ آ گے فرمایا: ﴿ فَهَلْ اَنْتُهُمْ مُنْتَهُوْنَ ۞ ﴾ '' پھرتم باز آتے ہو کہبیں؟'' یہ غصے کا انداز کیوں اختیار کیا گیا؟اس لیے کہاس سے پہلے مرحلہ وارا حکام و بے جا چکے تھے۔ بہت پہلےتم سے کہدویا گیا تھا:﴿ فِیْهِمَاۤ اِثْمٌ كَبِیْرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ا وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمًا ﴾ (البقرة: ٢١٩) كه شراب اور جوئ مين اكرچه يجه منفعت کے پہلوبھی ہیں'لیکن ان میں گناہ کا پہلونفع کے پہلو سے زیادہ ہے۔ جب بیہ يبلا تهم آيا تھا تو تمهيں أسى وقت ان دونوں كو چھوڑ دينا جا ہيے تھا۔ تقويٰ كا تقاضا بھى يہى تھا کہ ای وقت چھوڑ دیتے — بہت سے صحابہ کرامؓ نے اس وقت شراب چھوڑ دی تھی -- پھرہم نے تہمیں ایک اور وارننگ دی تھی:﴿ لِنَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امِّنُوْا لَا تَقْرَبُوا الصَّالُوةَ وَانْتُهُمْ سُكُولى﴾ (النساء:٤٣) ''اے ایمان والو! جب شراب کے نشے میں ہوتو نماز کے قریب نہ جاؤ''۔ تو اس سے بھی تہہیں معلوم ہوجا نا چاہیے تھا کہ ان احکام میں شراب اور جوئے کی حرمت کی طرف اشارہ ہے' لیکن اس کے باوجود چندلوگ پھربھی بازنہ آئے تو پھرسورة المائدة ميں تيسرا اور آخری حکم آيا جس ميں بہت سخت الفاظ وارد ہوئے: ﴿ فَهَلْ أَنْتُهُمْ مُّنْتَهُوْنَ ﴿ ﴾ " اب بهي بازآت موكنهيس؟ " - اب ان سارت تخت ترین الفاظ کوپس پشت ڈال کرایک دانشور کہدرہے ہیں کرقر آن میں شراب کے لیے کہیں حرام کا لفظ نہیں آیاس لیے شراب حرام نہیں ہے۔ ایک ملاقات میں میں نے ان سے کہا تھا کہ حرام کالفظاتو زنا کے لیے بھی نہیں آیا تواس کے جواز کا بھی فتویٰ دے دیجیے!

دراصل قرآن حکیم کااسلوب میہ ہے کہ وہ حرام کے قریب جانے سے بھی روکتا ہے۔ يبي وجه بكرزنا كحوالي عقرآن فرمايا: ﴿ وَلَا تَقُوبُوا الزِّنْيِ ﴾ (بني اسرائيل:٣٢) ''اورزنا کے قریب بھی نہ پھٹکو'' یعنی زنا تک جانا تو بہت دور کی بات ہے ایسے اعمال تک بھی نہ جاؤ جوز نا تک لے جانے کا باعث بنتے ہیں۔ چنانچیاسی مقصد کے لیے ہمارا سارا عائلی نظام ہے پروہ ہے 'مخالف جنسوں میں تفریق seggregation of) (sexes ہے کہ مخلوط معاشرہ نہ ہوالڑ کول کے تعلیمی ادارے علیحدہ ہوں اوراڑ کیول کے علیحدہ۔عورتوں کے ہپتال علیحدہ ہوں جہاں عورتیں مریض عورتیں ڈاکٹراورعورتیں ہی نرس ہوں' جبکہ مردوں کے ہپتالوں میں مرد مریض' مرد ڈاکٹر اور مرد ہی نرس ہونے چاہئیں ۔مردوں کے ہپتالوں میں کوئی عورت نہ تو ڈاکٹر ہواور نہ ہی نرس - میسراسرشریعت کے خلاف ہے اور پھر جو کچھ وہاں ہوتا ہے وہ آپ سب کومعلوم ہے کون نہیں جانتا۔ ہیہ سب وہ اعمال ہیں جوز نا تک لے جانے کا باعث بن سکتے ہیں'اس لیےان سب ہے منع كرويا ميا يكي وجه ب كرقرآن حكيم مين جابجا فرمايا ميا: ﴿ قِلْكَ حُدُوْدُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوْهَا ﴾ " يوالله كي حدود بين ان ع تجاوز مت كرو" \_ ﴿ تِلْكَ حُدُوْدُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوْهَا﴾ '' بیالله کی حدود بین ان کے قریب بھی مت جانا'' ۔ تو زیر مطالعہ حدیث میں بھی فرمایا کہان مشتبہات کے قریب بھی نہ جاؤ' ہوسکتا ہےتم حرام میں پڑ جاؤ۔ الله كى مخصوص ومحفوظ چِرا گاه'' محرّ مات'' ہيں!

الله مَحارِمُهُ) ''آ گاه ہوجاؤکہ ہر بادشاہ کی ایک محفوظ اور حَصُوس چراگاہ ہوتی ہے اور الله مَحارِمُهُ) ''آ گاہ ہوجاؤکہ ہر بادشاہ کی ایک محفوظ اور مخصوص چراگاہ ہوتی ہے اور الله مَحارِمُهُ) ''آ گاہ ہوجاؤکہ ہر بادشاہ کی ایک محفوظ اور مخصوص چراگاہ الله کی مخصوص چراگاہ الله کی محام کردہ اشیاء ہیں' ۔ تو جیسے کسی محفوظ چراگاہ کے قریب این رہے گاکہ اس کی بھیٹر بکریاں قریب این رہو گاکہ اس کی بھیٹر بکریاں چھلانگ لگا نمیں اور اس محفوظ چراگاہ میں چلی جائیں اور اس طرح بیرزا کا مشخق تھہر کے چھلانگ لگا نمیں اور اس محفوظ چراگاہ اس کی محر مات ہیں' لہذا ان کے قریب بھی مت جاؤ' مبادا گا' ایسے ہی اللہ تعالیٰ کی چراگاہ اس کی محر مات ہیں' لہذا ان کے قریب بھی مت جاؤ' مبادا کے تم ان میں مشغول ہوجاؤ!

نبی مکرم مُنَافِیْزِ کے بیالفاظ جوامع العکم میں سے ہیں۔حضور مُنافِیزِ کے ایک موقع پر فر مایا: ((أَنَا ٱلْفَصَحُ الْعَوَبِ))''میں عرب كافصيح ترين انسان ہوں''۔ يه بالكل سيح ہے' اس لیے کہ قصیح ترین عربی قرآن کی ہے اور اس کے بعد حضور مُلَّاثِیْنِم کی۔ اسی طرح آ بِ مَلْ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ عَنْتُ بِجَوَاهِعِ الْكَلِّمِ)) (متفق عليه) " مجمع جوامع الكلم ك ساتھ مبعوث کیا گیاہے''۔ جوامع الکلم کہتے ہیں بڑی جامع ہاتیں' یعنی چھوٹے چھوٹے جملے مگرمفہوم کے حوالے سے وسیع تر۔مثلاً روزہ کے بارے میں آپ مُلَاثِیْم نے فرمایا: ((اَلصَّوْمُ مُحَنَّهُ) (مَنفَق عليه)''روزه وْهال ہے''۔اس كامفہوم بيہ كه جيسے وْهال کے ذریعے اپنے آپ کوتلوار ہے بچاتے ہوای طرح نفس کے حملوں ہے بچانے کے لیے روز ہ بھی ایک ڈھال ہے۔ تمہارا جونفس امارہ ہے ، تمہارا جو libido ہے ، تمہارے جوجوانی کے نقاضے اور حیوانی جبلتیں ہیں' ان سب کے خلاف تم اپنے آپ کو روزے کے ذریعے بیا سکتے ہو۔اپنی انا کؤاپنی خودی کواوراپنی روح کونفس کی ظلمانیت سے بچانا''اکصَّوْمُ مُحَنَّهُ'' کے مفہوم میں شامل ہے۔۔ زیر مطالعہ حدیث کے اگلے کلمات بھی جوامع الکلم میں سے ہیں'ان میں وسیع مفہوم پوشیدہ ہے۔

#### قلب اوراصلاح قلب کی اہمیت

 و اربعین نووی کی کرد (279 کرد کرد خطابات بحد د مکھ لیا کہ خودی (ego) ہے او پر بھی انسان میں کوئی اور شے ہے' لیکن وہ پہچان نہیں یا یا كدوه كيا ہے؟ تووه روح ہے۔اب ہوتا يہ ہے كه يا توانسان كے قلب كارخ روح كى طرف ہوتا ہے'اس اعتبار سے قلب ایک آئینہ کی مانند ہوتا ہے' بایں معنی کہ روح کی ساری تجلیات اورا نوارات اس میں منعکس ہوجا ئیں گےاور پورا وجودمنوّر ہوجائے گا۔ یا دوسری صورت بدہے کہ قلب کا رخ نفس امارہ کی طرف ہو جائے گا تونفس امارہ کی ساری ظلمات ٔ تاریکیاں اس میں منعکس ہوجا ئیں گی اور ساراجسم خراب ہوجائے گا۔ اب خاص طور پر دلچیس کی بات میہ ہے کہ قلب کا مادہ ق ل ب ہے جس کے معنی بدلنے کے ہیں۔ چنانچہ قلب کو قلب ای لیے کہتے ہیں کہ وہ ہروفت حرکت میں رہتا ہے۔ لفظ انقلاب بھی ای سے بنا ہے بمعنی بدل جانا۔ قرآن حکیم میں الفاظ آئے ہیں: ﴿ وَقَلَّبُو اللَّهُ مُورًى ﴿ التوبة: ٤٨ ﴾ يعنى ال نبئ اللَّهُ أَا بيه منافق آب كم معاملات كو تلیث کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں -حضور مَالْتَیْوَا کی اپنی ایک پلاننگ ہوتی تھی' کیکن منافق چ میں کوئی ایبا رخنہ ڈالنے کی کوشش کرتے تھے کہ وہ پلاننگ خراب ہو جائے۔تو قلب کے معنی ہی یہی ہیں کہ اسے سکون نہیں ہے ٔ وہ ہر وقت حرکت میں ہے۔ آپ کے پورےجسم میں ہرعضو کے لیے آ رام کا وقت ہوتا ہے۔ آپ کے د ماغ کوبھی آ رام کی ضرورت ہے۔ آپ سوتے ہیں تو د ماغ آ رام کرتا ہے۔۔ بیداور بات ہے کہ و ماغ کوآ رام کی اتن ضرورت نہیں ہوتی جتنا ہم سوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آ پ سور ہے ہوتے ہیں لیکن د ماغ جا گ کرا پنا کا م شروع کر دیتا ہے اور پھرخواب بھی اس کیفیت میں آتے ہیں۔ دوسری طرف قلب یعنی دل ہمارےجسم کا ایساعضو ہے جس کے لیے نہ کوئی آ رام ہےاورنہ کوئی چین اور نہ ہی بیا یک حالت میں رہتا ہے بھی پھیل رہا ہے بھی

سکڑر ہاہے۔اب اگر بیدل کیسو ہو کر مستقل طور پر روح کی طرف رخ کرلے تو روح کی تخلیات سے پورے تخلیات سے پورے تخلیات سے دور بانی تخلیات سے پورے وجود میں سرایت کر جائیں گی۔اس کیفیت کا نام ہے''نفسِ مطمئة''۔جس کے بارے میں قرآن کریم میں فرمایا گیا:﴿یَالَیَّتُهُ النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ﴾ ادْمُ عِنْ الله وَبِّكِ مِنْ اللهُ عَنْ اللهُ وَبِّكِ

و اربعین نووی کی دوری و ایک و و و ایک و و ایک و

ای حدیث کے حوالے سے میں ایک بات کہنا چاہتا ہوں۔ دیکھے بعض معاملات ایسے سے جن کا حکم حضور مُن اللّٰهِ عَلَیْ حیات طیبہ کے آخری دنوں میں آیا ہے۔ اس زمانے میں آپ کو معلوم ہے کہ بات کو آگے تک پہنچانے کے ذرائع محدود سے۔ اُس وقت نشریاتی چینلز تو سے نہیں کہ اعلان ہوجا تا کہ آج سے بی حکم نافذ العمل ہوگا اور اس طرح پورے ملک میں وہ حکم نامہ پہنچ جا تا۔ اس تناظر میں حضرت عمر ہوائی کا بیفر مان فیصلہ کن حیثیت رکھتا ہے۔ حضرت سعید بن مسینب ہوائی سے سوایت ہے کہ حضرت عمر ہوائی نے فر مایا:

اِنَّ آخِرَ مَا نَذِلَ مِنَ الْقُرْ آنِ آیکَةُ الرِّبَا وَانَّ دَسُولَ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰہ

یُفَسِّرُها' فَدَعُوا الرِّبَا وَالرِّیْبَةَ (۱)

" قرآن کریم میں سب سے آخری آیت سود ہے متعلق نازل ہوئی تھی اور رسول اللّٰمُ فَالْیُّیْمُ کوا ہے انتقال ہے قبل اس کی مکمل وضاحت کا موقع نہیں مل سکا۔ اس

<sup>(</sup>١) مسند احمد كتاب مسند العشرة المبشرين بالجنة باب اول مسند عمر بن الخطاب \_

و اربعین نووی کی در 281 می در فطابات بمد

لیے سود کو بھی چھوڑ دواور جس چیز میں ذرا بھی شک ہوا ہے بھی چھوڑ دو۔'' پینا سود کے حوالے سے حضرت عمر ڈناٹیز کا طر زعمل ہمارے سیامنے ہے' مگر مجھے بڑے افسوس

سود نے تواہے سے سرت مربی ہوتا ہو گا رہ اس بالک بر عکس ہے۔ ہمارا تو سارا معاثی ہے کہنا پڑر ہا ہے کہ ہمارے ہاں معاملہ اس کے بالکل برعکس ہے۔ ہمارا تو سارا معاثی نظام ہی سودی بینکاری کے گرد گھومتا ہے جبکہ سودی بینکاری کا بید نظام یہود یوں کے

تھا ہیں ورن بینا رون کے رئیسر والے مبید ملک بینا مات ہے۔ بدمعاش ترین ذہن کی پیداوار ہے۔اقبال نے کہاتھا۔ میں ماش میں کی سیداوار ہے۔اقبال نے کہاتھا۔

ایں بنوک ایں فکر چالاکِ یہود نورِ حق از سینہ آدم ربود تا تا تہ و بالا نہ گردد ایں نظام دانش و تہذیب و دیں سودائے خام! یعنی سے بینک تو یہودیوں کی عیارانہ فکر کی بیداوار ہے جس نے سینہ آدم کے اندر جو روحانیت کا نورتھااس کو نکال کر دور پھینک دیا اور انسان کو درندہ اور حیوان بنادیا ہے۔ اب اس نظام کی اصلاح اُس وقت تک ممکن نہیں ہے جب تک کہ سارا نظام تہ و بالنہیں اب اس نظام کی اصلاح اُس وقت تک ممکن نہیں ہے جب تک کہ سارا نظام تہ و بالنہیں

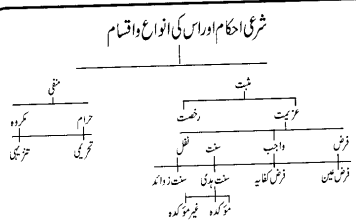
ہوگا' تلپٹ نہیں کیا جائے گا۔اس لیے کہ اس نظام کے اندرر ہتے ہوئے کہاں کی دانش' کہاں کی تہذیب' کہاں کا دین! یعنی سی بھی چیز کا کوئی امکان نہیں۔

آخر میں دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں حق کو پہچاننے اورا پنی انفرادی زند گیوں میں ہر طرح ہےمشتہبات ہے بیچنے کی تو فیق عطافر مائے' آ مین یارتِ العالمین!

اَقُوُلُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِيْنَ وَالْمُسُلِمَاتِOO

جہ سنن داری میں حضرت عمر طافیز کا ندکور وفر مان یوں بیان ہوا ہے:

اربعين نَوَويُّ كَمِي مِ 200 282 خطابات جمعه مستريهج



#### ☆مثبت: اوامر

🖈 عزیمت : جواصلاً مطلوب بواورعوارضات ہے متعلق نہ ہو۔

الله رخصت: بعجه عذر مكلّف د شواري فتم كرنے اور سہولت حاصل ہونے كے لئے كى امر ميں تبديلي كرنار خصت ہے۔

🛱 فرض: اليي دليل قطعي سے تابت جس ميں کسي قتم كاشير نه ہو؛ جيتے قرآن ياك اور حديث متواتر \_

ہڑ واجب: جس کی دلیل میں شبہ ہوقظعیت نہ ہوئیسے نماز وتر' صدقہ فطر وغیرہ کدان کا ثبوت خبروا حدیہ ہے۔واجب من حیث أعمل

فرض ہوتا ہے بینی فرض کی طرح اس پر بھی عمل کر مالازم ہے اور من حیث الاعتقاد نفل ہوتا ہے۔ اِس اس کا مشکر کا فرنہ ہوگا۔ 🛱 سنت: وه کام جس کونی منافظ نے بطریق مداومت کیا ہواوراس کے کرنے میں ثواب اور نہ کرنے پر ملامت ہو۔

🌣 سنت ہدئی:اس کا تعلق عبادات ہے ہے۔

🌣 سنت زائدہ:اس کاتعلق عادات ہے ہے۔

🖈 سنت مؤكده: جمس پرحضورا كرم مَنْ ﷺ نے واجب كيے بغير عمل كيا ہو۔ اگر آپ مُنْ ﷺ كا بيل بطريق بيك بوتو سيسنت مؤكد و ہے۔ المست غیرمؤ کدہ بھی بھی ترک کے ساتھ کیا ہوائل غیرمؤ کدہ ہے اوراس کو متحب اور مندوب ہے بھی تعبیر کیا جا تا ہے۔

ﷺ نفل:اس کے لغوی معنی زیادتی کے ہیں۔اصطلاحاً وممل جوفرائض اور واجبات پرزا کہ ہو۔

#### 🖈 منفى: منهيات و ممنوعات

🖈 حرام: جو بدلیل قطعی ممنوع ہو'جیسے شراب' خمروغیرہ۔

😭 مکروه تحریی: جو بدلیل ظنی ممنوع ہو'جیسے سوسار ( مگوہ ) کا کھانا اور شطرنج کھیلنا وغیرہ۔امام فحمہ مکروہ تحریجی کوحرام ہی کی ایک تسم مانتے ہیں لیکن حرام قطعی بھی نہیں کہتے۔

🖈 مکروہ تزیمی:جس کا ترک عمل کرنے سے اولی ہو۔

حديث

7

أخلاص خيرخواهي (در وفاداري

۲۰/۱ور۲ ۲/۱کتوبر ۲۰۰۷ء کے خطابات جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطٰنِ الرَّحِيْمِ ـ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ

قَالَ لِقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلْلَةٌ وَلَكِنِّيْ رَسُولٌ مِّنْ رَّتِ الْعَلَمِيْنَ۞ أَبَلِّفُكُمْرُ رِسْلَتِ رَبِّنْ وَٱنْصَحُ لَكُمْ وَٱعْلَمُ مِنَ اللهِ مَالاَ تَعْلَمُوْنَ۞ (الاعراف) فَتُولَّى عَنْهُمُ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ ٱبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّيْ وَنَصَعْتُ لَكُمُ وَلَكِنُ لَا تُعِبُّوْنَ النَّصِعِيْنَ۞ (الاعراف)

فَتُولَى عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ ٱبْلَغْتُكُمْ رِسْلَتِ رَبِّنْ وَنَصَحْتُ لَكُمْ ۚ فَكَيْفَ اللي عَلَى قَوْمِ كَفِرِيْنَ ﴿ (الاعراف)

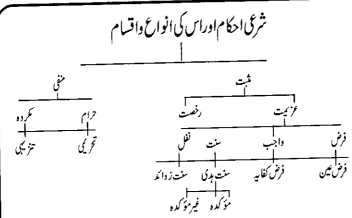
عَنُ أَبِي رُقَيَّةَ تَمِيْمِ بُنِ أَوْسِ الدَّارِيِّ عَلَيْهَ أَنَّ النَّبِيَّ مَنْكُ قَالَ:

((اَلَدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ)) قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ : ((لِلَّهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُوْلِهِ وَلِاَئِمَّةَ الْمُسْلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمْ)) (١)

''ابور قیہ سیدناتمیم بن اوس داری ڈاٹیؤ سے روایت ہے کہ نبی اکرم مُکاٹیؤ کے فرمایا: '' دین خیرخواہی کا نام ہے''۔ہم (صحابہ ) نے کہا (خیرخواہی ) کس کے لیے ہو؟ آپ نے فرمایا:''اللہ تعالیٰ کے لیے' اُس کی کتاب کے لیے' اُس کے رسول کے لیے' مسلمانوں کے حکمرانوں اورعوام کے لیے۔''

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الايمان باب قول النبي ﷺ الدِّينُ النَّصِيُحَة لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِائِمَّةِ الْمُسُلِمِينَ وَعَامَّتِهِمُ .....وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان انَّ الدِّينَ النَّصِيُحَة.

و اربعین نووی می در 282 کاری خطابات جمد کاری



#### ☆مثبت: اوامر

🖈 عزیمت : جواصلاً مطلوب ہوا درعوار ضات ہے متعلق بنہ ہو۔

🖈 رخصت: بوجہ عذر مکلّف د شواری ختم کرنے اور سہولت حاصل ہونے کے لئے کسی امر میں تبدیلی کرنارخصت ہے۔

🛱 فرض:الی دلیل قطعی سے تابت جس میں کسی قتم کاشبر ندہو جیسے قرآن پاک اور حدیث متواتر ۔ عد میں حرس کیا جدید ہو ہوں میں میں میں ہوئی ہے۔ نہ بدیر میں میں ب

پیز واجب: جس کی دلیل میں شبہ ہوقطعیت نہ ہو چھے نماز وز 'صدقہ فطروغیرہ کدان کا ثبوت خبروا صدہ ہے۔واجب من حیث العمل فرض ہوتا ہے لیخی فرض کی طرح اس پر بھی مگل کر نالازم ہے اور من حیث الاعتقاد نفل ہوتا ہے۔ پس اس کا منکر کا فرنہ ہوگا۔

سر ں ہونا ہے۔ ن ہر 00 سر 00 سر کا سر نہ ہے اور ن حیت الامعاد ں ہوتا ہے۔ یں اس کا سعر کا سر نہ ہر نہ: شت : وہ کا م جس کو جی تُکھی نے بطریق مداومت کیا ہوا در اس کے کرنے میں تو اب اور نہ کرنے پر ملامت ہو۔

🖈 سنت ہدیٰ:اس کا تعلق عبادات ہے ہے۔

🖈 سنته زا کدو:اس کاتعلق عادات ہے۔

🖈 سنت مؤ کدہ: جس رحضورا کرم کا پینٹانے داجب کیے بغیر عمل کیا ہو۔ اگر آپ ٹائٹٹا کا بیٹل بطریق بیٹٹل ہوتو بیسنت مؤ کدہ ہے۔

الله سنت غیرمؤ کده انجی کبھی ترک کے ساتھ کیا ہوائل غیرمؤ کدہ ہے اوراس کو سنت اور مندوب ہے بھی تعبیر کیا جا تا ہے۔

الله الله الله كالغوى معنى زيادتى كے بين اصطلاحاً ووقمل جوفر ائض اور واجبات پر زائد ہو۔

#### 🖈 منفی: منهیات و ممنوعات

🖈 حرام: جو بدليل قطعي ممنوع ہو' جيسے شراب' خمروغيره۔

🖈 کردہ تحریکی: جوبدلیل ظنی ممنوع ہو'جیسے سوسار ( گوہ ) کا کھا ٹا اور شارنج کھیلنا وغیرہ۔ امام ٹھر کر وہ تحریکی کوحرام ہی کی ایک قتم ماننے ہیں لیکن حرام قطعی مھی نہیں کتیے \_

🖈 مکروہ تزین جس کا ترک عمل کرنے ہے اول ہو۔

حديث

7

# اخلاص خیرخواهی (در وفاداری

۲۰/۱ور۲ ۱/۲ کتوبر ۷۰۰۷ء کے خطابات جمعہ

خطیرمسنونہ کے بعد:

أَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطٰنِ الرَّجِيُمِ · · · بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّجِيُمِ

قَالَ لِقَوْمِ لَيْسَ بِي صَلَلَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّتِ الْعَلَمِيْنَ۞ أَبَلِغَكُمُ رِسْلَتِ رَبِي وَٱنْصَحُ لَكُمُ وَآغَكَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ۞ (الاعراف)

فَتُولَى عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ ٱبْلُغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّيْ وَنَصَعْتُ لَكُمْ وَلَكِنُ لَآ تُحَتُّوْنَ النُّصِعِيْنَ ﴿ (الاعراف)

فَتُولَىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ اَبْلَغْتُكُمْ رِسْلَتِ رَبِّنْ وَنَصَحْتُ لَكُمْ ۚ فَكَيْفَ اللي عَلَى قَوْمِ كُفِرِيْنَ۞ (الاعراف)

عَنُ أَبِي رُفَيَّةَ تَمِيْمِ بُنِ أُوسِ الدَّارِيِّ عَلَيْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قَالَ:

((اَلَدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ)) قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ : ((لِلَّهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِآئِمَّةَ الْمُسْلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمْ)) (')

''ابور قیسیدناتمیم بن اوس داری ڈاٹیؤ سے روایت ہے کہ نبی اکرم مَثَافِیْجُ نے فرمایا: '' دین خیرخواہی کا نام ہے''۔ہم (صحابہ) نے کہا (خیرخواہی) کس کے لیے ہو؟ آپ نے فرمایا:''اللہ تعالی کے لیے' اُس کی کتاب کے لیے' اُس کے رسول کے لیے' مسلمانوں کے حکمرانوں اورعوام کے لیے۔''

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الايمان باب قول النبي عَلَيْ الدِّينُ النَّصِيْحَة لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِاَئِمَّةِ المُسُلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمُ .....وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان انَّ الدِّينَ النَّصِيُحَة.

و اربعین نَوَوی کی دور ( 284 کاریدی خطابات جعد کیدی معزز سامعین کرام!

ان اجتماعات میں امام یجیٰ بن شرف الدین النووی بُینید کے شہرہ آ فاق مجموعہ احادیث ''اربعین نووی ' ' کا سلسلہ وار مطالعہ کرایا جارہا ہے اور آج اس کتاب کی ساتویں حدیث ہمارے زیر مطالعہ ہے۔جیسا کہ آپ کو معلوم ہے کہ میری بیعادت ہے کہ میں حدیث سے مناسبت رکھنے والی کوئی نہ کوئی آیت ابتدا میں ضرور تلاوت کرتا ہوں' لہذا میں صدیث سے مناسبت سے سورۃ الاعراف کی چند آیات تلاوت کی ہیں۔

سورة الاعراف مين جهال حضرت نوح<sup>، ح</sup>ضرت صالح<sup>، حض</sup>رت ہود<sup>، حض</sup>رت لوط اور حفنرت شعیب بلیل جیسے اولوالعزم رسولوں کا تذکرہ ہے وہاں بار بارنصیحت کا لفظ آیا ہے کہ ان کی دعوت وتبلیغ کی اصل روح نصیحت اور خیرخوا ہی تھی ۔ اُن کے پیش نظر قوم پر ا یی شخصیت کا رعب گانٹھنا' اپنی علّامیت کی دھونس جما نایا اپنے تقو کی وقد تین کا رعب بٹھا نا نہیں تھا' بلکہ انبیاء ورسل تو خالصتاً لوگوں کی خیر خواہی اور ان کا بھلا جاہئے کے لیے دعوت وتبلیغ کرتے تھے۔ چنانچہ تلاوت کر دہ سورۃ الاعراف کی آیات ۶۱ و۲۲ میں حضرت نوح علیلا کا تذکرہ ہے کہ جب انہوں نے اپنی قوم کے سامنے اپنی دعوت رکھی اور قوم کو اللہ کی بندگی اوراُس کی تو حید کی طرف بلایا توان کی قوم نے کہا:اے نوح! ہمیں تو معلوم ہوتا ہے کہتم پرکوئی دیوانگی طاری ہوگئ ہے'تم مخبوط الحواس ہو گئے ہو'اس لیےتم ایسی بہکی بہکی باتیں کررہے ہوجو ہاری سمجھ میں نہیں آتیں۔حضرت نوٹے نے اس کا جواب بایں الفاظ دیا: ﴿ يُلْقَوْمِ لَيْسَ بِنَي صَلْلَةٌ ﴾ ' اے میری قوم کے لوگو! مجھے کوئی خبط لاحق نہیں ہوا'' ۔ یعنی نہ میں دیوانہ ہوا ہوں اور نہ ہی یا گل ہوا ہوں ۔ ﴿ وَٱلْكِلِیِّیْ رَسُولٌ مِّنْ رَّبِّ الْعُلَمِیْنَ۞﴾'' بلکہ میں تو تمام جہانوں کے پروردگار کا ایلجی ہوں'۔ ﴿أَبُلِمُعُكُمْ رِسللتِ رَبِّيْ ﴾ ' میں تو تمہیں اپنے ربّ کے پیغامات پہنچار ہا ہوں''۔جو کچھ میں کہدر ہا موں وہ اپنی طرف سے نہیں کہ رہا' بلکہ بالفاظِ قرآنی: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوْلِحِي ﴾ (النحم)'' بيتو وحي ہے (اللہ کی ) جوميري طرف کي گئي ہے (اور ميں تمہيں وہي پہنچار ہا ہوں)''۔﴿وَ أَنْصَحُ لَكُمْ ﴾ 'اور میں تمہارا خیرخواہ ہوں'' یعنی میں تو تمہارے ساتھ

وفاداری اور خیرخوابی کاحق ادا کرر ہا ہوں۔﴿وَاَعْلَمُ مِنَ اللّٰهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿﴾

"اور مجھے الله کی طرف ہے وہ علم حاصل ہوا ہے جوتم نہیں جانے "بینی اگرتم نے میری بات کوردکر دیا اور میری دعوت پر لبیک نہ کہا تو تمہاری جوشامت آنے والی ہے وہ مجھے معلوم ہے اور تم اس سے بخرہو۔ میں تو تمہیں اس سے بچانے کی ہمکن کوشش کرر ہا ہوں اور تمہیں بار بار کہدر ہا ہوں کہ تم اپنی روش کو بدلوا ورعذا ب کے بجائے الله کی رحمت کو یکار و گرتم ہو کہ لس سے منہیں ہوتے۔

اس طرح حضرت صالح النا کی قوم پر بھی جب ان کی طرف سے وعوت و تبلیغ کا کوئی اثر نہ ہوا اور نیجیاً ان پر عذاب اللی آگیا تو حضرت صالح نے فرمایا: ﴿ لِلْقَوْمِ لَقَدُ اَبْلَغُتُكُمْ وِ سَالَةَ رَبِّی وَنَصَحْتُ لَکُمْ وَلَکِنَ لاَ تُحِبُّونَ النَّصِحِیْنَ ﴿ ﴾ ''اے میری قوم کے لوگو! میں نے تو پہنچا دیا تھا تہ ہیں اپنے رب کا پیغام اور میں نے تو تہاری میری قوم کے لوگو! میں نے تو تہاری خیرخوا ہوں کو پسند ہی نہیں کرتے'' ۔ یعنی تہارے خیرخوا ہوں کو پسند ہی نہیں کرتے'' ۔ یعنی تہارے اندر تمیز ہی ختم ہوگئ ہے اور تم سے پہچا نے سے قاصر ہوکہ تہارا خیرخوا ہوں کون ہے اور بدخوا ہوں کون ۔ ہو۔ ہونا تو سے کون ۔ تہاری بصیرتِ باطنی ذائل ہو چکی ہے اور تم اندر سے اند ھے ہوگئے ہو۔ ہونا تو سے چاہے تھا کہ تم نصیحت کرنے والے خیرخوا ہ کا شکر بیا داکر تے' مگر تہارا معاملہ اس کے برغس رہا اور تم نے اس کا نتیجہ بھگت لیا۔

ای طرح کے الفاظ حضرت شعیب ایک نے بھی اپی قوم سے کہے تھے۔ جب ان کی قوم ان کی دعوت کور دکر کے بتاہ و بر با دہوگئ تو انہوں نے بردی ہی حسرت کے ساتھ کہا: ﴿ یَلْقُوْمِ لَقَدُ اَبْلَغُتُکُمْ وِسُلْتِ رَبِّی وَنَصَحْتُ لَکُمْ وَکُیْفَ السّٰی عَلَی قَوْمِ کُھُو یُنَ ﴿ کُھُو یُنَ ﴾ ''اے میری قوم کے لوگو! میں نے تو تم کو اپنے پروردگار کے بیغامات پنچا دیے تھے اور میں نے تہماری خیرخواہی کاحق اداکر دیا تھا، تو اب میں کا فروں پر (عذاب نازل ہونے سے رائے وافسوس کیے کروں!'' یعنی بیتمہاراا پناانتخاب (choice) ہے جس کا نتیجہتم نے بھات لیا ہے تو میں اب تمہاری ہلاکت پر رئے کروں تو کیونکر کروں! ۔۔۔ بیا نتہائی رئے اورغم والا جملہ ہے کہ قوم کی تباہی کی وجہ سے حضرت شعیب ایکی کی طبیعت پر بیا نتہائی رئے اورغم والا جملہ ہے کہ قوم کی تباہی کی وجہ سے حضرت شعیب ایکی کی طبیعت پر بیا نتہائی رئے اورغم والا جملہ ہے کہ قوم کی تباہی کی وجہ سے حضرت شعیب ایکی کی طبیعت پر بیا نتہائی رئے اورغم والا جملہ ہے کہ قوم کی تباہی کی وجہ سے حضرت شعیب ایکی کی طبیعت پر

وی اربعین نؤوی کی در در 286 می در خطابات جمع کرد و الله می در خطابات جمع کرد و الله می در خطابات جمع کرد و صدمه طاری مور با ہے لیکن وہ اپنے کرتو توں کا متجہ ہے جوان پر وار د ہوا ہے۔

میں بات پر ہے؟ بیتوان کے اپنے کرتو توں کا متجہ ہے جوان پر وار د ہوا ہے۔

اب بیل فظ '' نصیحت' 'جوا نمیاء ورسل میلی کے ضمن میں قر آن مجید میں بار بار آیا ہے'

اسی پرایک بہت جامع صدیث ہے جوآج ہمارے زیر مطالعہ ہے۔ بیمو بیث جوامع الکم
میں سے ہے جس نے اس سے پہلے بھی آپ کو بتایا ہے کہ کی مواقع پر حضور منافیق نے اسے میں نے اس سے پہلے بھی آپ کو بتایا ہے کہ کی مواقع پر حضور منافیق نے اس میں انعامات کا تذکر و کیا ہمتوان کیا تھوں کے میں میں کیا تعین کو تو اسے تو میں کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کو تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کو تعین کے تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کے تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کیا تعین کو تعین کیا ت

ا پناو پراللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہونے والے خصوصی انعامات کا تذکرہ کیا ہے توان میں سے ایک خصوصی انعام یہ ہے کہ: ((اُوْتِیْتُ جَوَاهِعُ الْکُلَمِ)) (منداحم)'' مجھے نہایت جامع کلمات عطا کیے گئے ہیں''۔ جوامع الکلم سے مرادیہ ہے کہ کم سے کم الفاظ میں بہت بڑی حقیقت بیان کردینا' جے ہم محاورے میں کہتے ہیں:'' دریا کو کوزے میں بند کردینا''۔ مثلاً آپ کُلِیْنِ نے روزے کے حوالے سے فرمایا: ((الکَشَوْمُ جُنَّهُ)) (متفق علیہ)'' روزہ ڈھال ہے''۔ کہنے کو تو یہ صرف دوالفاظ ہیں' گران میں معانی کا ایک جہان پوشیدہ ہے۔ ای طرح آپ مُلِیُونِ کے اور بھی بے شار کلمات ہیں جنہیں جوامع

بہاں چریدہ ہے۔ ان سرن اپ نیواہے اور ن ہے ، رسات ہیں ۔ یں . الککم کہا جاتا ہے --- توان جوامع الککم میں سے زیر مطالعہ حدیث بھی ہے۔ سرید

#### حدیث کی تشریح

اس حدیث کے راوی حضرت تمیم بن اوس الداری دائی بین اور ان کی کنیت ابورقیه ہے۔ وہ روایت کرتے ہیں کہ رسول الله مَنْ اللّهِ عَلَیْ السّاد فرمایا: ((الَّذِیْنُ النّصِیْحَةُ))

'' وین تو نام ہے تھیجت ( خلوص و خیر خواہی ) کا ' — اصل میں نصبے کا لفظ عربی زبان میں اس شے پر بولا جاتا ہے جواپی اصلیت پر برقرار ہواور اس میں کوئی شے شامل نہ کی گئی ہو۔ اس طرح انسان کی نیت جب صاف اور شفاف ہواور اس کے اندر کوئی کھوٹ کئی ہو۔ اس طرح انسان کی نیت جب صاف اور شفاف ہواور اس کے اندر کوئی کھوٹ وغیرہ شامل نہ ہوتو وہ تھیجت کہلاتی ہے۔ مثلاً فرض سیجے کہ آپ کسی کوکسی اچھی بات کی وعیت دے رہے ہیں۔ کا م تواجھا ہے 'لیکن ہوسکتا ہے کہ اس میں آپ اس پر اپنی برتری دعوت دے رہے ہیں۔ کام تواجھا ہے'لیکن ہوسکتا ہے کہ اس میں آپ اس پر اپنی برتری خاص شابیس رہی بلکہ اس کے اندر ملاوٹ آگئی۔خلوص خاص شابیس رہی بلکہ اس کے اندر ملاوٹ آگئی۔خلوص خاص شابیس رہی بلکہ اس کے اندر ملاوٹ آگئی۔خلوص خاص شابیس جوگا جب آپ کو مرف اُس کی خیر خواہی مطلوب ہوئنہ کہ آپ کے مقصود نظر واضات سے ہوگا جب آپ کو مرف اُس کی خیر خواہی مطلوب ہوئنہ کہ آپ کے مقصود نظر واضات سے ہوگا جب آپ کو مرف اُس کی خیر خواہی مطلوب ہوئنہ کہ آپ کے مقصود نظر واضات سے ہوگا جب آپ کو مرف اُس کی خیر خواہی مطلوب ہوئنہ کہ آپ کے مقصود نظر

و اربعین نووی کی در (287 کاریدی کاری کاریدی کاری کاریدی کاری کاریدی کاری کاریدی کاری کاریدی کاری کاری کاری کاری

اپے علم کارعب گانٹھنا ہو'یا اپنے تقویٰ کا اشتہار دینا ہو'یا اپنے نفس کو مطمئن کرنا ہو کہ یہ مجھ سے متر ہے اور میں اس سے بہتر ہوں۔اگر میہ شے شامل ہوگئی تو اب وہ بات خالص نہیں رہی۔ یہ دود دھ خالص نہیں رہا'اب اس کے اندر پانی ہی نہیں' بلکہ جو ہڑیا کسی گندی نالی کا یانی ملا دیا گیا ہے۔تونصح کہتے ہی اس چیز کو ہیں جو بالکل خالص ہو۔

نی اگرم النین اسلام می خیرخوائی و فاداری اور خلوص وا خلاص کا به ۔ توید دین کا خلاصہ ہے۔ توید دین کا خلاصہ ہے۔ اس کو یوں سیجھے کہ اللہ کا دین ایک حقیقت واحدہ ہے البت اس کو بیان کرنے اور سیجھانے کے اسلوب جدا جدا ہیں۔ بھی کسی حوالے سے گفتگو ہور ہی ہے ' بھی کسی اصطلاح میں بات ہور ہی ہے ' بھی اصطلاحات بدل کر پچھا ورا نداز اختیار کیا گیا ہے ' مگر جب غور کریں گے تو بات و ہیں ایک مکت پر پہنچ جائے گی۔ اس کے لیے میں فیصل آباد میں موجود گھنٹہ گھر کی مثال دیا کرتا ہوں۔ شہر کے آٹھ بازار ہیں جو اس کے گھنٹہ گھر پر آکر جمع ہور ہے ہیں۔ آب جس درواز ہا درجس بازار ہیں وائل ہوں تو گھنٹہ گھر بر آکر جمع ہور ہے ہیں۔ آب جس درواز ہا درجس بازار سے بھی داخل ہوں تو گھنٹہ گھر سامنے ہی آئے گا۔ اس طرح دین کی حقیقت واحدہ کو بیان کرنے کے لیے بھی گھنٹہ گھر سامنے ہی آئے گا۔ اس طرح دین کی حقیقت واحدہ کو بیان کرنے کے لیے بھی باندھوں'' ۔ اب یہ فصاحت و بلاغت اور قادرالکلامی کا ایک مظہر ہے کہ وہ ایک پھول کی تعریف کس انداز میں اور کن کن پہلوؤں سے کررہا ہے۔ تو یہاں دین کی حقیقت کوایک جملہ میں واضح کیا گیا ہے کہ دین تو نام ہی خیرخواہی اور خلوص واخلاص کا ہے۔

اس پر حفرت تميم بن اوس ظائو فرمات بي كه بم نے كها: ((لِمَنْ؟)) يعنى اے الله كر رسول مَا لَيْفَوْ اِد بِن فيرخوا بى تو ہے گروہ فيرخوا بى اور خلوص وا خلاص كس كے ساتھ اور كس كے رسول مَا لَيْفَوْ اِللهِ وَلِيكِتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ كَسَ كَيْ لِيَّوْمَ اِللهِ وَلِيكِتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ وَلِاَئِمَةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ)) ((1) الله كے لئے (۲) اُس كى كتاب كے لئے وَلَا اَسُ كَى كتاب كے لئے (٣) اُس كى كتاب كے لئے (٣) اُس كى كتاب كے لئے اور (۵) عام مسلمانوں كے لئے اور (۵) عام مسلمانوں كے لئے ' ۔ گويا ايك بندة مسلم كويہ پانچ وفادارياں نبھانى بيں ۔ اس كے ايمان كا تقاضا ہے كہ پانچ اعتبارات سے اس ميں خلوص اور اخلاص ہو كينى بغيركى

و اربعین نؤوی کی در 288 کار خطابات جمع کمی

ملاوٹ اور کھوٹ (impurity) کے وہ ان پانچ کاحق ادا کرے۔

ابغور کیجے کہ ان پانچ میں سے پہلی تین چیزیں تو وہ ہیں جن کے تصح وخیرخواہی کے حیار تقاضے ہیں: (۱) ایمان: اللہ پرایمان اس کی کتاب (قرآن) پرایمان اس کے حیار تقاضے ہیں: (۱) ایمان: اللہ پرایمان اس کی کتاب کی اطاعت وسول (محمطُ اللّٰیمُ اللّٰمِی کتاب کی اطاعت اللہ کے اس کے رسول کی اطاعت۔ اللہ سے محبت اللہ کے رسول کی اطاعت۔ (۳) محبت: اللہ سے محبت اللہ کی کتاب سے محبت اللہ کی کتاب سے وفاداری: اللہ کے ساتھ وفاداری اللہ کی کتاب سے وفاداری اللہ کے ساتھ وفاداری اللہ کی کتاب سے وفاداری اللہ کے رسول کے ساتھ وفاداری۔

# اللهُ قرآن اوررسول کے ساتھ خیرخواہی کا پہلا تقاضا: ایمان

د كيهي الله تعالى، قرآن مجيدا درحضرت محذرسول الله مَا لِيَهُ السَّاسِ عَلَيْ عَلَيْهِ كَ ساتِهِ صَعِ وخيرخوا بي كا پہلا تقاضا ایمان ہے۔ایمان کے حوالے ہے بہت تفصیلی بحثیں ہیں۔ایک قانونی وفقہی ایمان ہے جس کی بنیاد پر دنیا میں ہم ایک دوسرے کومسلمان سیجھتے ہیں۔ اس کا تعلق اقرار باللسان سے بے معنی کی نے زبان سے کہا: اَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَاَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُوْلُ اللهِ تواب وه ملمان ہے۔ابہمیں پتانہیں ہے کہ وہ خلوصِ دل ہے اس کا اقر ارکرر ہاہے یا منافقت کے ساتھ کہدر ہاہے۔ یہ ہم نہیں جانتے اور نہ ہی ہم اس ہے بحث کر سکتے ہیں'اس لیے کہاس کے دل میں اُٹر کرد یکھنے کا ہمارے یاس کوئی ذریعہ نہیں ہے۔لیکن میربھی یا در ہے کہ بیاصل ایمان نہیں ہے۔ بیا بمان تو صرف دنیا میں کام آتا ہے کہ ہم ایک دوسرے کومسلمان سمجھتے ہیں۔اس قانونی ایمان کی ہمارے آپس کے تعلقات کے شمن میں بہت اہمیت ہے۔ ظاہر بات ہے کہ میں مسلمان ہوں تو میری بٹی کا نکاح کسی مسلمان ہی ہے ہوسکتا ہے۔ لہٰذا مجھے دیکھنا پڑے گا کہ جدھرے رشتہ آیا ہے وہ مسلمان بھی ہے یانہیں!ای طرح اسلامی ریاست کا سربراہ مسلمان ہی ہوسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آج بھی چاہے اسلامی ریاست دنیا میں کہیں نہیں ہے لیکن جتنے بھی مسلمان ممالک ہیں ان میں پیے طے ہے کہ وہاں کا سربراہ مسلمان ہوگا۔اب کون مسلمان ہے کون نہیں ہاور پھراس کےمعیارات کیا ہیں' یہ میں بیان کر چکا ہوں ۔ یعنی جوشخص زبان ہے اللہ کی وحدا نیت اور محمطًا لینی کی آخری نبی ہونے کا اقرار کرے تو وہ مسلمان شار ہوگا۔

یو قانونی ایمان ہے جہاراس کے مقابلے میں ایک حقیق ایمان ہے جواصل میں مام ہے یقین قبلی کا۔ جب پیشہادت کسی کے دل کی گہرائیوں سے نکلے تو وہ مخص حقیق معنوں میں ''مؤمن'' ہے — علامه اقبال کا بڑا پیاراشعریاد آ گیا: ۔ تو عرب ہویا عجم ہو ترا لا اللہ الا اللہ

ئے ہے۔ لغتِ غریب جب تک ترادل نہ دے گواہی!

عرب وہ ہے جس کی زبان عربی ہےاورا ہے لا اللہ الا اللہ کے معنی معلوم ہیں جبکہ بیجارے عجمی کو پتا ہی نہیں ہے کہ لا اللہ الا اللہ کے معنی کیا ہیں۔لیکن بیدالفاظ ادا کرنے والاخواہ عرب ہو یا عجم' بیاُ سشخص کی اپنی زبان کے الفاظ شارنہیں ہوں گے جب تک کہ اس کا دل اس کی گواہی نہیں دے گا۔اس اعتبار سے ایمان کا تقاضا صرف زبانی گواہی اور شہادت سے پورانہیں ہوتا بلکہ اس کے لیے دل کا یقین ہونا بے حدضروری ہے۔البتہ اس یقین قلبی کے پھر مدارج اور مراحل ہیں جوہم حدیثِ جبریل کے همن میں پڑھ چکے ہیں۔ایک درجہ تو یہ ہے کہ انسان میں اس قدریقین پیدا ہو جائے گویا وہ اپنی آنکھوں سے اللہ کو دیکھ رہا ہے۔ یہ ہمارااسلوب بیان ہے۔جس چیز کوہم اپنی آئکھ سے دیکھ لیں اُس پر ہمارایقین ہوجاتا ہے۔جیسے ہزارآ ومیوں نے آ کرکسی واقعہ کے بارے میں خبر دی تو ہم یہی مجھیں گے کہ بیٹھیک ہی کہدرہے ہوں گے آخر انہیں جھوٹ بولنے کی کیا ضرورت ہے کین دل میں ایک خلش سی ہوگی کہ شایداییا نہ ہو۔ پورایقین تب ہوگا جب ا پنی آنکھوں سے خود جا کر دیکھ لیں گے۔مثلاً کسی نے آ کر بتایا کہ فلاں جگہ آ گ لگی ہوئی ہے خود جاکر دیکھ لیا' تو یقین آ گیا۔ایسایقین جو پیشم سرمشاہرہ کرنے سے پیدا ہوتا ہے اگر اللہ پر' آخرت پر' بعث بعد الموت پر' وحی پر' فرشتوں پر' جنت پر' دوزخ پر' ر سولوں پر نبیوں پر کتابوں پر بیدا ہو جائے تو یہ ایمان کا سب سے بردا درجہ ہے۔اس حوالے سے حدیثِ جریل میں فرمایا گیا: ((أَنْ تَعْبُدُ اللَّهُ كَانَّكَ تَرَاهُ))''(احسان به ہے کہ )تم اللہ کی ایسے عبادت کر دگویاتم اُس کود مکھ رہے ہو''۔۔اس ہے ایک کم تر درجہ

بیان فرما دیا گیا: ((فَانُ لَنُمْ تَدُکُنْ تَرَاهُ فَانَّهُ یَرَاكُ)) لیمنی بیه ہروت متحضر رہے کہ اللہ جھے دیکھ رہے ہیں اُس کی نگاہوں میں ہوں۔ کم سے کم بید درجہ تو ہو'ور نہ پھریفتین والی بات نہیں رہے گی۔ ویسے یفتین کی گہرائی کا تو ہم اندازہ کر ہی نہیں سکتے ۔ میں نے شاید پہلے بھی سلطان باہو کا ایک شعر آپ کو سنایا ہے — جمجھے پنجابی زیادہ نہیں آتی اور پنجابی صوفیاء کے کلام کا میں نے خاص مطالعہ بھی نہیں کیا' لیکن بعض چیزیں جو سننے میں آتی ہیں وہ واقعنا محسوس ہوتی ہیں کہ بہت گہری باتیں ہیں — سلطان باہو کہتے ہیں: ۔

دل دریا سمندروں ڈو ککھے کون دلال دیاں جانے ہو!

یعنی آپ دل کوناپنیں سے کہ یہ کتنا گہراہے۔اس کی وجہ یہ کہ دل مسکن ہے روح کا اور روح کی گہرائی کو آپ جان ہی نہیں سکتے کہ روح کا تعلق تو ذات باری تعالی ہے :﴿ یَسْسُلُونَکُ عَنِ الرُّوْحِ مِنْ الْمُورِ رَبِّی وَمَا اُونَیْسُمْ مِّنَ الْمِعْلِمِ اللَّا قَلْمِ اللَّا فَعْنَی وَمَا اُونَیْسُمْ مِّنَ الْمِعْلِمِ اللَّا قَلْمِ اللَّا عَنِي الرَّوْقِ مِن اللَّهُ کَلِ اللَّهُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلْمُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلْمُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُولُ کِی اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُ اللَّهُ کَلُولُولُ کِلْمُ اللَّهُ کَلُولُولُ کِلْمُ اللَّهُ لَا اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلْ اللَّهُ کَلْ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلْمُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلْمُ اللَّهُ کَلْمُ مُلْلُمُ کَلِ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِ اللَّهُ کَلِمُ اللَّهُ کَلِیْ اللَّهُ کَلِیْ اللَّهُ کَلِی اللَّهُ کَلِی اللَّهُ

#### د دسراا ورتيسرا تقاضا: اطاعت اورمحبت

اس کے بعد دوسرا تقاضا ہے: اطاعت کیفی اللہ کی اطاعت اس کی کتاب قرآن مجید کی اطاعت اس کی کتاب قرآن مجید کی اطاعت اوراس کے رسول حضرت محمد کا اطاعت — پھر تیسرا تقاضا محبت ہے کی اطاعت مطلوب ہے اس لیے کہ اطاعت تو مجبوراً بھی کی جاتی ہے ان کے غلام تو مجبوراً بھی کی جاتی ہے ان کے غلام تو مجبوراً بھی کی جاتی ہے ان کے غلام

تھے۔وہ یہاں آئے اورانہوں نے بیعلاقہ فتح کرلیا۔اب ہمارے پاس اُن کی اطاعت کے علاوہ کوئی چارہ ہی نہیں تھا۔لیکن بیاطاعت محبت کی وجہ سے نہیں 'بلکہ مجبوراً تھی ۔اس طرح بنی اسرائیل فرعون کے غلام ہونے کی وجہ سے اس کے اطاعت گزار تھے تو بیہ بھی مجبوراً محبوری کی اطاعت تھی' لیکن یہاں اللہ' اللہ کے رسول اور اللہ کی کتاب کی اطاعت مجبوراً نہیں بلکہ محبت کے جذبے سے سرشار ہوکر مطلوب ہے۔

### الله کے لیےاطاعت+محبت=عبادت

اس ضمن میں ایک بڑا عجیب سا نکتہ ہے۔ بیاصطلاحات کا معاملہ ہے جس کو سمجھنا چاہیے۔اللہ کی ذات کے ساتھ اطاعت اور محبت جمع ہو جائیں تو اس کا نام عبادت بُ اور يهي جارا مقصد تخليق بِ: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللَّهِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ (الذُّرينت) ''اور ميں نے جنوں اور انسانوں کواپنی عبادت ہی کے ليے پيدا کيا ہے۔'' عیادت کے حوالے ہے نفصیلی گفتگو''اربعین نو دی'' کی تیسری حدیث کے مطالعہ میں ہو چکی ہے جس میں عبادت کا مفہوم تفصیل سے بیان کیا گیاتھا کہ لفظ عبادت عبد ے فکلا ہے جس کے معنی غلام کے ہیں۔غلام کو ہمہ تن ہمہ وقت اور ہمہ وجوہ اینے آتا کی اطاعت کرنا ہوتی ہے'اس کی اپنی کوئی مرضی نہیں ہوتی ۔ آ قااہے جہاں سونے کو کہے گا و ہاں سونا ہو گا اور جہاں اور جس وقت جانے کو کہے گا جانا ہو گا۔ بالکل یہی عبادت کا مفہوم ہے کہ اللہ (جو ہمارا آقاہے) کی اطاعت میں عبدیت (غلامی) کا تصور ہروقت ذ ہن میں نقش رہے۔البتہ غلامی اورعبادت میں ایک فرق ملحوظ رہے کہ غلام اینے آتا کی اطاعت مجبوری ہے کرر ہا ہوتا ہے' جبکہ بندہ مجبور ہو کرنہیں بلکہ محبت الٰہی کے جذبہ مستانہ ہے سرشار ہوکرانی جبین نیاز کو بارگاہِ الٰہی میں اس ادا ہے رکھتا ہے کہ جسم ظاہری کے روئیں روئیں سےانا عبدك ' انا عبدك كىصدائے حق بلند ہوتى ہے۔اگرربّ العالمين کی اطاعت کلی انتہائی محبت کے ساتھ ہوتب عبادت کاحق ادا ہوتا ہے۔

اں حوالے ہے میں نے یہ بھی بتایا تھا کہ ہماری عبادت کا اس مقام و مرتبہ تک پنچناا نتہائی مشکل کا م ہے ٰلہٰ دااس ضمن میں صحیح طر زعمل بیہوگا کہ آپ طے کرلیس کہ مجھے و اربعین نؤوی کی می جو دو 292 جو شاب خلاب بعد کمیں قدم ڈیگھا کیں گے، کہیں قدم ڈیگھا کیں گے، کہیں جات کا غلبہ ہوگا، کبھی ناامیدی بچھائے گی اور کسی جگداُ مید کی کرن نظرآئے گی، مگرآپ کو بندگی اور پرسش کے رائے پرمسلسل چلتے رہنا ہے۔اگر کہیں قدم بھسل گیا، یااندر سے نفسِ اتارہ کے آبال کے نتیجہ میں کوئی گناہ سرز دہوگیا تواب وہیں کیچر میں پرٹے نہیں رہنا، کبھی بھی کسی گناہ پرمھر نہیں ہونا اور ڈیرہ ڈال کر نہیں بیٹھنا، بلکہ فور آگند کی طرف رجوع کرنا ہے اور استغفار کرنا ہے۔ ہزار بار بھی گناہ سرز دہوجائے تو تو بہ کرؤ اللہ معاف کردے گا:

#### ایں درگهِ ما درگهِ نومیدی نیست صد بار اگر توبہ فکستی باز آ!

لعنی بیرم کی درگاہ نا اُمیدی والی جگنیں ہے اگر سومرتبہ پہلے بھی تو بہر کے تو ڑ چکے ہوتو کوئی بات نہیں دوبارہ تو بہرکر و میں تمہاری تو بہ قبول کروں گا۔ تو بہ کا دروازہ تو ما لم یغو غوکی کیفیت یعنی موت کے آثار نظر آنے سے پہلے تک ہمیشہ کے لیے کھلا ہے 'لیکن یہاں یہ بھی یا در ہے کہ اگر ایک گناہ بی تباہی 'ہلاکت بھی یا در ہے کہ اگر ایک گناہ بی تباہی 'ہلاکت اور خلود فی النار کے لیے کافی ہے۔ یہ ہم بادت کا جامع مفہوم!

# رسولؓ کے لیےاطاعت+محبت=ا تباع

اگر بیاطاعت اور محبت رسول الله مُنَافِیْنِ کے لیے ہے تو یہ 'ا تباع' ' بنے گا۔ اس کی بنیادی وجہ بیہ ہے کہ رسول کی عبادت نہیں' اتباع اور پیروی ہوتی ہے جبکہ اللہ کا اتباع ممکن ہیں ہے۔ اس حوالے سے یہ جان لیجئے کہ اطاعت کی جاتی ہے کی کے حکم کی 'یعنی کسی نے کہا یہ کر وُید نہ کرو' اور آپ نے وہ بات مان کی تو یہ اطاعت ہے۔ اتباع یہ ہے کہ کسی کی بیند اور معمولات ندگی کو محوظ رکھتے ہوئے آپ خود سے ہی اس کی پیروی کریں۔ آپ بیند اور معمولات ندگی کو محوظ رکھتے ہوئے آپ خود سے ہیں' وہ چلتے کسے ہیں' ان کا محمولات کیا ہے' ان کو پہند کیا ہے۔ اگر آپ بغیر ان کی طرف سے حکم دیے ان سب طرز شخاطب کیا ہے' ان کو پہند کیا ہے۔ اگر آپ بغیر ان کی طرف سے حکم دیے ان سب باتوں کی پیروی کرتے ہیں تو یہ اتباع ہے۔ اگر آپ بغیر ان کی طرف سے حکم دیے ان سب باتوں کی پیروی کرتے ہیں تو یہ اتباع ہے۔ اگر آپ بغیر ان کی طرف سے حکم دیے ان سب باتوں کی پیروی کرتے ہیں تو یہ اتباع ہے۔ اس اعتبار سے اللہ کا اتباع تو ممکن نہیں ہے' اس

ليے الله كى صرف عبادت ہوگى جبه رسول الله فَاللَّيْنِ كَے حوالے سے اليام كمن ہے تو ان كا اتباع ہوگا۔ قرآن عيم نے بھى ہميں نبى اكرم فَاللَّيْنِ كَا اتباع كا علم ديا ہے۔ سورہ آل عمران ميں فرمايا گيا: ﴿ قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللّٰهُ فَاتَبِعُونِنَى يُحْبِيْكُمُ اللّٰهُ ﴾ (آيت اس) من فرمايا گيا: ﴿ قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ اللّٰهُ فَاتَبِعُونِنَى يُحْبِيْكُمُ اللّٰهُ ﴾ (آيت اس) در استاع كرو أور استاع كرو استاع كرو استاع كرو استاع كرو استاع كرو استاع كرو استام كرو كا۔ ''

سورة آل عمران کی اگلی آیت میں اللہ اور رسول دونوں کے لیے اطاعت کا لفظ آیا ہے۔ فرمایا: ﴿ قُلُ اَطِیْعُوا اللّٰهُ وَ الرَّسُولَ یَ فَانُ تَوَلَّوْا فَانَّ اللّٰهُ لَا یُحِبُ الْکُفِرِیْنَ ﴿ ﴾ ''کہددوکہ الله اوراس کے رسول کا حکم ما نو۔ پھراگروہ نہ ما نیں تو (یا در کھیں کہ ) اللہ بھی کا فروں کو دوست نہیں رکھتا'' یعنی اگر اللہ اور رسول میں ہے کی ایک کی بھی اطاعت نہیں ہے تو پھر آپ کفر کے مرتکب ہورہ ہیں ، چاہے یہ گفر معنوی ہے۔ خواہ آپ نے حد بورنہیں کی اور اسلام سے نکل کر کفر میں نہیں گئے 'لیکن یفعل اصلاً کفر ہو گیا۔ جیسے حضورا کرم مَن اللہ کے فرمایا: ((مَنْ تَرَكُ الصَّلَاةَ مُتَعَمِّدًا فَقَدْ کَفَرَ جِهَارًا))(۱) '' ' جس نے جان ہو جھ کر نماز چھوڑ دی اُس نے علانے کفر کیا''۔ ترکے صلاۃ کا فرانہ فعل ہے اور اس میں کفر مضمر ہے' البتہ آپ تارکے صلاۃ کو کا فرنہیں کہیں گئاں لیے کہ اس نے حقیق کفر کا ارتکاب نہیں کیا ۔ الغرض یہ یا در کھیں کہ اللہ کے لیا طاعت جمع محبت کو کا در تکاب نہیں کیا ور رسول کے لیا طاعت جمع محبت اتباع بن گیا۔

ای حوالے سے ایک بات اور نوٹ کیجے کہ جب بھی ایمان یا اطاعت کا ذکر آئے گا تو اللہ کے فوراً بعد رسول کا ذکر ہوگا' جبکہ یہاں زیر مطالعہ حدیث میں ہم دیکھ رہے ہیں گا تو اللہ کے بعد پہلے کتاب کا ذکر ہے اور پھر رسول کا — لِلّٰهِ وَلِيْکتَابِهِ وَلِوَسُولِهِ — الله علیہ کہ تو تیک اللہ اب بیتر تیب بھی حکمت سے خالی نہیں ہے۔ اس میں حکمت سے ہے کہ آمِنُول باللّٰهِ وَرَسُولِهِ اور اَطِیْعُوا اللّٰهَ وَالرَّسُولُ میں کتاب پر ایمان اور کتاب کی اطاعت اللہ پر ایمان اور کتاب کی اطاعت اللہ پر ایمان اور اللہ کی اطاعت ہی میں شامل ہے۔ کتاب چونکہ اللہ کا کلام ہے اس حوالے سے

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير للسيوطي ع:٨٥٨٧\_ مجمع الزوائد للهيثمي: ٢٠٠/١

و اربعین نووی کی در 294 کاریدی و خطابات جمع کی

ہاں پراس کوالگ ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہے'لیکن یہاں خیرخواہی اور وفا داری کا تذکرہ ہےاوراللہ اوراس کی کتاب کے ساتھ وفا داری کے نقاضے چونکہ الگ الگ ہیں اس لیے یہاں کتاب کوالگ بیان کیا گیاہے۔

# چوتھا تقاضا: و فاداری

اللہ 'اُس کے رسول منگائی اور کتاب کے ساتھ خیر خواہی کا چوتھا تقاضا وفاداری ہے۔ یہ وفاداری مسلمانوں کے امراءاور عام لوگوں کے لیے بھی ہے فرق اتنا ہے کہ ان پانچوں — (۱) اللہ عزوجل (۲) اللہ کی کتاب قرآن مجید (۳) اللہ کے رسول حضرت محمد کا لیے ہے۔ اللہ کا اللہ کے رسول مصداق آگے بیان ہوں گے )'اور (۵) عام مسلمان یعنی عوام — کے لیے وفاداری کے تقاضے مختلف ہیں۔ یہاں میضرور یاد رکھنا چاہیے کہ ایک بندہ مسلم کو یہ پانچ وفاداریاں نبھانی ہیں۔ ذیل ہیں اب ان پانچوں میں سے ہرایک کی وفاداری اور خیرخواہی کے تقاضوں کو بیان کیا جاتا ہے۔

## اللّه عزوجل کے ساتھ و فاداری کے تقاضے

الله تعالیٰ کے ساتھ وفاداری کا تقاضایہ ہے کہ انفرادی سطح پراُس کے تمام احکام پر عمل پیرا ہوا جائے اور اجتماعی سطح پر بھی اس کے قوانین کو نافذ کیا جائے۔ انفرادی سطح پر وفاداری سے ہے کہ جن احکام پر عمل کرنا ممکن ہے ، چاہے کتنا ہی مشکل ہو ان پر عمل کیا جائے۔ اگر ایسانہیں ہے 'یعنی مشکل اعمال پر عمل نہیں کیا جاتا تو یہ اللہ کے ساتھ بے وفائی ہے۔ انفرادی سطح پر بے وفائی کی ایک صورت یہ ہے کہ اُحکام الہیہ میں تفریق کر دی جائے کہ پچھاحکام تو سرآ تکھوں پر ہوں اور پچھاحکام پاؤں تلے روندے جائیں۔ اس پر جائے کہ پچھاحکام تو سرآ تکھوں پر ہوں اور پچھاحکام پاؤں تلے روندے جائیں۔ اس پر جائے کہ پچھاحکام تو سرآ تکھوں پر ہوں اور پچھاحکام پاؤں تلے روندے جائیں۔ اس پر جائے کہ پچھاحکام تو سرآ تکھوں پر ہوں اور پھھا حکام پاؤں تلے روندے جائیں۔ اس پر جائے کہ پچھاحکام تو سرآ تکھوں پر ہوں اور پھھا حکام پاؤں تلے روندے جائیں۔ اس پر جائے کہ پچھاحکام تو سرآ تکھوں پر ہوں اور پھھا حکام پاؤں تلے دوندے جائیں۔ اس پر قرآن مجید میں بدترین وعید آئی ہے:

﴿ اَفَتُوْمِنُونَ بِيغْضِ الْكِتْبِ وَتَكْفُرُونَ بِيعْضِ الْمَا جَزَآءُ مَنْ يَّفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمُ إِلاَّ خِزْيٌ فِي الْحَيْوةِ الدَّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يُردُّوْنَ إِلَى اَشَدِّ الْعَدَابِ وَمَا اللَّهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ (البقرة) وَمَا اللَّهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ (البقرة) والبقرة مَا اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَالبقرة اللهُ الله

نہیں ہےان کی جو بیطر زِعمل اختیار کریں سوائے اس کے کہ دنیا میں ذکیل وخوار کر دیے جائیں اور آخرت میں شدید ترین عذاب میں جھونک ویے جائیں۔ اوراللّٰداُس سے بے خبرنہیں ہے جو کچھتم کررہے ہو۔''

# طاغوتی نظام کو بدلنے کی جذو بجہد: الله کے ساتھ و فا داری کا لا زمی نقاضا

اس حوالے سے یہ بھی یا درہے کہ جن احکامات الہید پر عمل ممکن نہیں ہے ان کا تو معاملہ ہی الگ ہے مثلاً آج ہمارے لیے ممکن ہی نہیں ہے کہ ہم چور کا ہاتھ کا ٹیں اور نہ ہی یہ ممکن ہے کہ ہم چور کا ہاتھ کا ٹیں اور نہ ہی یہ ممکن ہے کہ سود سے بالکلید ہے جا کیں ۔سود کا دخان یعنی اس کا غبار یا اس کا دھواں تو میں ہی یہ میرے اندر جائے گا ہی کی کی برا و راست سود میں شمولیت میر اجرم ہے اس لیے کہ اس کو میں چھوڑ سکتا ہوں ۔ اس اعتبار سے اللہ کے ساتھ و فا داری کا اوّلین تقاضا یہ ہے کہ شریعت کے جن احکام پر عمل ممکن ہو چاہے کتنا ہی مشکل کیوں نہ ہو ان پر عمل کیا جائے۔ و فا داری کا دوسرا تقاضا اجتماعی سطح پر ہے کہ جن احکام پر عمل ناممکن ہے ان پر عمل کرنے و فا داری کا دوسرا تقاضا اجتماعی سطح پر ہے کہ جن احکام پر عمل ناممکن ہے ان پر عمل کرنے اللہ کے دونا دار کہاں سے ہوئے! آپ تو اللہ کے باغیوں کے و فا دار ہیں جن کے ساتھ اللہ کے ماتھ و فا داری کہاں رہی؟ اس لیے کہ یہ مسلمہ اصول ہے کہ غدار کا ساتھی بھی غدار ہے ۔ نائن الیون کے بعد بش نے یہ الفاظ کہے تھے:

"You are with us or against us."

لینی یا تم ہمارے ساتھ ہو یا ہمارے دشمن ہو درمیان میں کوئی شے نہیں ہے۔ اگر
افغانستان میں ہمارا ساتھ نہیں دو گے تو ہماری دشمنی کے لیے تیار ہوجاؤ! یہ ایک بہت بڑا
چینے تھا 'جس پر ہمارا کمانڈ وصدر ' کانپ گیا اور سارے مطالبات ایک فون کال پر سلیم
کر لیے۔ اس کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ اللہ پر تو یقین ہے نہیں اور نہ اللہ کے ساتھ وفا داری
ہے۔ چنانچہ جب ہم اللہ کے ساتھ وفا دار نہیں تو وہ ہماری مدد کیوں کرے گا؟ وہ تو فر ما تا
ہے: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللّٰهَ یَنْصُرْ کُمْ وَیُفَیِّتُ اَفْدَامَکُمْ ﴾ (محمہ)''اگرتم اللہ کی مدد کرو
ہے: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللّٰهَ یَنْصُرْ کُمْ وَیُفَیِّتُ اَفْدَامَکُمْ ﴾ (محمہ)''اگرتم اللہ کی مدد کرو

گے تو وہ تمہاری مدد کرے گا اور تمہیں ثابت قدم رکھے گا'' بینہیں کہتم نے تو کسی اور کی طرف رخ پھیرا ہوا ہے' اللہ کے وشمنوں کے ساتھ تمہاری دوستیاں ہیں' اور اللہ تمہاری نصرت میں لگار ہے گا'معاذ اللہ! تو جب اللہ پر بھروسہ نہیں تو پھر بش سے تو ڈرنا ہی ڈرنا ہے۔

(You are with us or against us) حال ہی جھے معلوم ہوا ہے کہ اصل میں یہ وہا بیل میں اس طرح آئے ہیں: بش کے نہیں بلکہ حضرت مسے مایٹیا کے الفاظ ہیں جو با بیل میں اس طرح آئے ہیں: "He who is not with me is against me."

تو الله كا معاملہ بھی ایسا ہی ہے كہ ميرے ساتھ ہويا ميرے خلاف ہو! درميان ميں كوئی بات نہيں۔ اگر ميرے وفا دار ہوتو ميرے باغيوں كے خلاف تمہارا اعلانِ جنگ ہونا چاہيے۔ان سے تعاون كيسا؟ان كى چاكرىكيسى؟ان كوتقويت ديناچە معنی دارد!

یداللہ کے ساتھ وفا داری کا تھن تقاضا ہے اوراس وفا داری کے بغیر عبادت کا تقاضا ہے پہر انہیں ہوتا۔ عبادت کے حوالے سے میں نے کہا تھا کہ ہمہ تن ہمہ دفت ہمہ جہت اللہ کی اطاعت ہم ل ہوہی نہیں سکتی' اس اللہ کی اطاعت ہو۔ جب نظام کا فرانہ ہے تو آپ کی اطاعت مکمل ہوہی نہیں سکتے۔ الغرض جن لیے کہ کسی باطل نظام کے تحت رہتے ہوئے آپ کمی اطاعت کر ہی نہیں سکتے۔ الغرض جن احکام پڑمل ممکن نہیں کرتے تو آپ مجرم ہیں' لیکن جن پڑمل ممکن نہیں ہے تو اس کے بارے میں' میں خیاری نظام کو بدلنے اس کے بارے میں' میں نے بار ہابیان کیا ہے کہ اس کا کفارہ میہ ہے کہ اس نظام کو بدلنے کی جدو جہد کرو' اس کے لیے تن من دھن لگاؤ۔ بیاللہ کے ساتھ وفا داری کا تقاضا ہے' البت آگے اس کے در جے ضرور ہیں۔

## انسدادِمنکر کے تین در جات

ہم نے بیرحدیث کی بار پڑھی ہے:

((مَنْ رَاى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَيِلِسَانِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَيِلِسَانِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَيِلِسَانِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَيِقَلْبِهِ ، وَذَٰلِكَ اَضْعَفُ الْإِيْمَانِ)) (١)

"میں سے جو خص کس مشر (برائی) کودیکھے تواسے اپنے زورِ بازو سے بدل ڈالے۔ پھراگراس کی طاقت نہ رکھتا ہوتو زبان ہے اسے برا کہے۔ پھراگراس کی طاقت

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان كون النهي عن المنكر من الايمان .....

ہمی نہ رکھتا ہوتو دل ہے اسے برا جانے 'اور بیا بیان کا کمز ورتر بن درجہ ہے۔'
ہمارے سامنے سب سے بڑا منکر طاغوت کا نظام ہے۔ کی نے چیوٹی می چیز
چوری کر کی ٹھیک ہے برا کام ہے 'جرم ہے 'گناہ ہے 'گرطاغوتی نظام جواللہ کی بغاوت پر
مشتمل ہے بیسب سے بڑا منکر ہے۔اس نظام (سیکولرازم) کے تصورات ملاحظہ ہوں کہ
ہم کسی آ سانی ہدایت کونہیں مانے 'کسی آ سانی قانون کونہیں مانے ہم تو خود حاکم ہیں اور
عوامی حاکمیت (popular sovereignty) کی بنیاد پر جمہوریت (democracy)
پیلی ہم خود طرکریں گے کہ کیا جائز ہے کیا نا جائز۔ہم چاہیں گو جنس پرسی کو جائز ہے کیا نا جائز۔ہم چاہیں گو جنس پرسی کو جائز منہیں دیں گئے۔ [چنا نچہ مغرب میں زنا بالرضا کوئی جرم نہیں ہے' البتداگر نا بالغ لڑکی سے نہیں دیں گے۔ [چنا نچہ مغرب میں زنا بالرضا کوئی جرم نہیں ہے' البتداگر نا بالغ لڑکی سے نہیں سے زبردسی زنا ور میں ہوں گی۔ہم فجہ گری کو قانونی تحفظ فرا ہم کریں گاور سے سیکس ورکرز کو با قاعدہ طور پر ہیلتھ سر شیفکیٹ اور لائسنس ایشو کریں گے کہ بیا ٹیرز اور سیک بیاریوں کے جراثیم سے یا ک ہیں۔

یہ نظام یقینی طور پر اللہ کے خلاف بغاوت پر مشتمل ہے' بایں طور کہ اللہ نے جن چیز وں کوحرام قرار دیا ہے اس نظام میں ان تمام کو جائز قرار دیا گیا ہے۔ تو اب اللہ کے ساتھ و فاداری کا تقاضا یہ ہے کہ آ ہاس نظام کو بدلنے کی جدو جبد کریں۔ ماقبل بیان کی گئی حدیث میں مشکر کے خلاف تین در جات بیان کے گئے ہیں۔ ان میں سب سے کم اور آخری درجہ یہ ہے کہ آ ہے کہ دل میں اس باطل اور طاغوتی نظام کے خلاف شد بدترین نفرت ہو۔ آ ہو کہ یہ پریشانی لاحق رہے کہ میں کہاں رہ رہا ہوں' کیوں رہ رہا ہوں۔ پھر آ ہواس ماحول پھلنے بھولنے کی کوشش کرنے کے بجائے تو ت والا بموت پر گزارہ کریں اور ابنا پورا وقت اور صلاحیت مجموعی طور پر فارغ کر کے اللہ کے دین کو قائم کرنے کی جدو جبد کریں۔ یہ تو آخری درجہ ہے۔ اس سے اوپر کا دوسرا درجہ یہ ہے کہ زبان سے اس خلام کو برا کہیں۔ یہ نظام کو برا کہیں۔ یہ نظام کا فرانہ ہے' طاغوتی اور نظام کو برا کہیں۔ یہ نظام کا فرانہ ہے' طاغوتی اور

و اربعین نؤوی کی محمدی ( 298 ی در خطابات جمع کسی طاب جمع کسی طاب جمع کسی طاب جمع کسی ملاست می در این کار می در

باطل نظام ہے'اس لیے میں اسے تسلیم نہیں کرتا۔ سب سے اوپر تیسرا درجہ یہ ہے کہ آپ اس نظام کے خلاف ہاتھ کے ساتھ جہاد کرنے کے لیے میدان میں آ جا کیں اور نظام کو جڑ سے اُکھیڑ کر دین کے نظام کو قائم کرنے کی کوشش کریں۔ یہ سب کریں گے تو اللہ کے ساتھ و فاداری کے نقاضے پورے ہوں گے'ورنہ بے و فائی ہی بے و فائی ہے۔

# قرآن کے ساتھ وفا داری کے تقاضے

دوسرے نمبر پرایک مسلمان کوقر آن کے ساتھ وفادار ہونا بھی لازم ہے۔ قرآن
کے ساتھ وفاداری میں بھی اللہ کے ساتھ وفاداری کے سارے تقاضے آ جا کیں گے۔
کتاب اللہ کے ساتھ ایک جذباتی تعلق تو ہمارے ہاں پایا جا تا ہے اور قرآن مجید کی اگر
ہے حرمتی ہوتو ہم تڑپ اٹھتے ہیں۔ یہ حمیت ایک جذباتی معاملہ ہے۔ ایک وفعہ
ہمارے ہاں قرآن مجید کی ہے حرمتی پر بڑی احتجا جی مہم چلی تھی۔ اس ضمن میں مجدشہداء
میں ایک بڑا جلسہ ہوا تھا'آس پاس کی ساری سرکیس عوام سے بھری پڑی تھیں۔ وہاں
میں نے کہا تھا کہ اصل میں تو ہم خود قرآن کو ذرح کررہے ہیں' قرآن کے احکام کو تو ٹر
میں اصل ہے حرمتی تو ہم خود قرآن کو ذرح ہیں۔ نی اگر م کا ایڈی کا ارشاد ہے:

((هَا آمَنَ بِالْقُرُ آنِ مَنِ اسْتَحَلَّ مَحَارِمُةٌ)) (١)

''وہ خص قرآن پرایمان نہیں لایا جس نے اس کے حرام کو حلال تھہرالیا۔''

ای طرح اگر حضور منگانی آنو بین ہوجائے تو بجاطور پرایک طوفان اُٹھ جائے گا'
حالا نکہ اگر دیکھا جائے تو آپ منگانی آئی تو بین تو ہم خود بھی کررہے ہیں۔حضور منگانی آئی کی سنت کا اتباع نہ کر کے اور آپ کے احکام کو یا وُل تلے روند کر ہم خود نبی اکرم منگانی آئی کی گا
تو بین کررہے ہیں' لیکن اگر کوئی غیر مسلم تو بین کردی تو ہمارا خون کھول اٹھتا ہے۔ یہ اچھی بات ہے' آئی حمیت تو ہوئی چا ہیے' لیکن سیمعا ملہ صرف جذباتی ہے۔اصل ہے کہ اللہ کے ساتھ وفا داری' اللہ کی کتاب اور اس کے رسول کے ساتھ وفا داری کے تقاضوں کو لیورا کیا جائے۔

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب فضائل القرآن باب ما جاء فيمن قرأ حرفا من القرآن ماله من الأجر\_

### ملمانوں پر قرآن مجید کے پانچ حقوق

قرآن کے ساتھ وفا داری کے شمن میں میراکتا بچہ ' مسلمانوں پرقرآن مجید کے حقوق' کا مطالعہ بہت مفید رہے گا۔ یہ کتا بچہ میر ہے دو خطاباتِ جعد پر مشتمل ہے جو میں نے نصف صدی قبل جامع مسجد خضریٰ "من آباد میں دیے تھے۔ بعد میں' میں نے ازخو د تر تیب دے کر انہیں ایک کتا بچہ کی شکل میں شائع کیا۔ الحمد بلند! اب تک یہ کتا بچہ کا اکھوں کی تعداد میں جھیپ چکا ہے۔ مختلف زبانوں میں اس کے ترجے لوگوں نے خود کرا کر مجھد دیے ہیں۔ ایک صاحب نے عربی میں ترجمہ کیا۔ ایک صاحب جو کسی یو نیورٹی کے ہیڈ آف ڈیپارٹمنٹ تھے اور جن سے میں واقف بھی نہیں تھا'انہوں نے اس کا فاری میں ترجمہ کیا۔ ایک صاحب ہیلے کالج آف کا مرس میں انگش کے پروفیسر تھے'انہوں نے انگش ترجمہ کیا۔ ایک صاحب ہیلے کالج آف کا مرس میں انگش کے پروفیسر تھے'انہوں نے انگش میں ترجمہ کیا اور پھر چھپوانے کا اہتمام بھی خود کیا۔ اس کے علاوہ بہت می زبانوں مثلاً سندھی' شینو' بنگلہ' مہاراشٹر کی زبان' تامل زبان اور ہندوستان میں بہت می زبانوں میں اس کا ترجمہ شائع ہو چکا ہے۔ ابھی بچھلے دنوں خالص ہندی میں چھیا ہوانے میں جات کی تابی آیا۔

ان مخضرے کتا بچہ میں' میں نے قرآن مجید نے پانچ حقوق بیان کیے ہیں۔اگر آپان پانچ حقوق کوادا کرتے ہیں تو پھرآپ قرآن کے ساتھ وفادار ہیں' ورنہ نہیں۔ وہ یانچ حقوق سے ہیں:

پہلاحق: ایمان و تعظیم: یعنی اس پریقین والا ایمان ہواور پھراس کے نتیج میں اس کی تعظیم ہو۔ یعظیم ہو۔ اس کواونجی جگہ پررکھنا اور وضو کے بغیراس کو ہاتھ نہ لگانا 'میسب چیزیں اس کی تعظیم میں شامل ہیں۔ لیکن اس کی حقیق تعظیم میں شامل ہیں۔ لیکن اس کی حقیق تعظیم میں شامل ہیں۔ لیکن اس کی حقیق تعظیم ہیں کرو۔اگرا دکام پر عمل پیرانہیں ہوتے تو پھر ظاہر بات ہے کہ آپ اس کی حقیق تعظیم نہیں کررہے۔

د وسراحق: تلاوت وترتیل: یعنی اسے پڑھو جیسے کہ پڑھنے کا حق ہے: ﴿اللَّذِیْنَ اتَیۡنَاهُمُ الْکِتَابَ یَتُلُوْنَهٔ حَقّ مِلَاوَتِهِ﴾ (البقرۃ:۱۲۱)'' وولوگ جن کوہم نے کتاب دی ہے وہ اس کی تلاوت کرتے ہیں جیسے اس کی تلاوت کاحق ہے' ۔۔۔قر آن کی تلاوت کا حق اس کی تلاوت کا حق اس کی تلاوت کا حق اور اس کی ادائیگی کی شرا کط بھی ہیں' مثلاً تجوید کے ساتھ پڑھنا' اور تر تیل کے ساتھ خوش الحانی سے تلاوت کرنا' آ دابِ طاہری و باطنی کا خیال رکھنا' اور تر تیل کے ساتھ پڑھنا۔ پڑھنا۔

تیسراحق: تذکروتد بر: یعنی اے تمجھوجیے کہ سجھنے کاحق ہے۔اس کے دو درجے ہیں: تذکر بالقرآن اور تدبر بالقرآن' یعنی قرآن سے نصیحت حاصل کرنا اور قرآن مجید کی آیات میں غور وفکر کرنا۔

چوتھاحق: حکم وا قامت: لینی ہرمسلمان اس کے اُحکام کو مانے' اس پڑمل کرے اور اس کواینے درمیان محکم (منصف) بنائے۔

پانچواں حق: تبلیغ وتبیین: یعنی اسے پہنچاؤ' اس کی تبلیغ کرواور اسے عام کرو تبیین' تبلیغ کا بلند ترین درجہ ہے — الغرض یہ پانچ حق ادا کریں گے تو آپ قرآن کے ساتھ وفاداری کاحق نبھارہے ہیں۔

## رسول اللُّهُ مَنَّا لِيَنْدُمُ كَ سَاتِهِ وَ فَا دَارِي كَ تَقَاضِ

رسول اللّٰهُ فَاللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا تَهِ وفا داری کے چار تقاضے سورۃ الاعراف کی ایک آیت میں بیان کیے گئے ہیں ۔فر مایا:

﴿ فَالَّذِيْنَ امَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي ٱنْزِلَ مَعَهُ \* أُولِنَكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ۞ ﴾ (الاعراف)

'' تو جولوگ ان پرایمان لائے'اوران کی تعظیم کی'اوران کی مدد کی'اور جونوران کے ساتھ نازل ہوا ہے اس کی پیروی کی' تو یہی مراد پانے والے ہیں۔''

اس آیت میں رسول الله منگالی الله منگالی کا تذکرہ ہے جن کے ادا کرنے ہے ہی رسول کے ساتھ وفا داری کاحق ادا ہوگا۔

یہلا تقاضا: ایمان: رسول اللّٰهُ مَا اللّٰهُ عَلَيْظِ کے ساتھ وفاداری کا پہلا تقاضا ایمان ہے ' یعنی آپ پردلی یقین والا ایمان ہو۔اس حوالے تے تفصیلی گفتگو ماقبل ہوگئی ہے۔ دوسرا تقاضا : تعظیم رسول : دوسرا تقاضا یہ ہے کہ رسول الله مَثَاثِیْمُ کی کما حقۂ تعظیم ہو۔ جب آپ کے سامنے رسول الله مَثَاثِیْمُ کا نام لیا جائے اور آپ ان پر درود نہ جیجیں تو آپ کو یارسول الله مَثَاثِیْمُ کی تو بین کے مرتکب ہور ہے ہیں ۔ صحابہ کرام دُولَیْمُ پر تو یہ جھی لازم تھا کہ ان کی آ واز حضور مُثَاثِیْمُ کی آ واز ہے او نجی نہ ہوجائے۔ اس حوالے سے سور ق الحجرات میں فرمایا گیا:

﴿ لَا يُنِهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَرُفَعُوْ الصَّوَاتَكُمُ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا تَخْهَرُوا لَهُ بِالْقُولِ كَجَهْرِ بَغْضِكُمْ لِبَعْضِ اَنْ تَحْبَطَ اَعْمَالُكُمْ وَانْتُمُ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (الحجرات)

''اے اہل ایمان! اپنی آ وازیں پیغیر کی آ واز سے او نجی ند کرو'اور جس طرح آپس میں ایک دوسرے سے زور سے بولتے ہو (اس طرح) ان کے روبرو زور سے نہ بولا کر دُمباداتمہارے اعمال ضائع ہوجائیں اورتم کوخبر بھی نہ ہو۔''

یعنی رسول اللّهُ مَنَّالِیْمُ سے بلند آواز ہے اس طرح بات نہ کر بیٹھنا جیسے کہ آپس میں ایک دوسرے سے کر لیتے ہو۔میری اور آپ کی کسی بات پر بحث ہور ہی ہے آپ نے زور ہے آواز بلند کی تومیں نے آپ سے بڑھ کر آواز بلند کی ۔ یہ ہم آپس میں تو کر سکتے ہیں ' لیکن اگر ایسامعالم درسول اللّه مَنَّالِیَّمُ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُولِي الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

اس قرآنی عم ﴿ لَا تَرْفَعُوْ الصّواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِيّ ﴾ پر عمل كى ہمارے ليے صورت يہ ہے كہ كى موضوع پر ميں اپنا خيال پيش كرر ہا ہوں'آپ اپنا خيال پيش كرر ہا ہوں'آپ اپنا خيال پيش كرر ہے ہيں۔آپ نے اپنی رائے پر نبی اكرم اللّظِیّٰ كی ایک حدیث بیان کی' تو اس قرآنی علم كا تقاضا یہ ہے كہ اب ميرى زبان بند ہو جانی چا ہے۔اس كے بعد بھی اگر میں كہ ہوں۔ ہاں بعد ميں مُيں تحقيق كروں گا كہ بي حديث جو بيان كی گئی ہے ہے ہے ہا ہا اس حدیث ہو بیان كی گئی ہے ہے ہے ہا ہا اس حدیث کی سند درست ہے یا نہیں' محدثین كے ہاں اس حدیث كا كيا مقام ہے' اساء الرجال كی سند درست ہے یا نہیں' محدثین كے ہاں اس حدیث كا كيا مقام ہے' اساء الرجال كی ماہرین اس حدیث كے بارے میں كیا كہتے ہیں۔ بعد میں تحقیق تو كروں گا' مگر اُس وقت ميرى زبان بند ہوجانی چا ہے۔اگر ہم بينہيں كرتے اورا پنی رائے پرڈ لے رہے وقت ميرى زبان بند ہوجانی چا ہے۔اگر ہم بينہيں كرتے اورا پنی رائے پرڈ لے رہے

ہیں تو گویا ہم نے رسول کی آ واز سے اپنی آ واز کو بلند کر دیا۔

تبسرا تقاضا: نصرت ِ رسول : رسول اللَّهُ مَا يَتْمُ كَ ساتھ وفا دارى كا تيسرا تقاضا بدے كه آ یے مُلَاثِیْنِ کی مدد کی جائے۔اب مدد کس کام میں کرنی ہے 'یہ بہت اہم بات ہے۔ اس بارے میں نوٹ کر کیجے کہ رسول اللّٰہ مَا اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْم کی مدد ہے اللّٰہ کے دین کو غالب و نا فذ کرنے کی جدو جہدمراد ہے۔اللہ کے ساتھ وفا داری کا بھی یہی تقاضا ہے کہ اُس کے دین کی مدو کی جائے۔اس اعتبار سے یہاں اللہ اور رسول کے ساتھ خلوص اور اخلاص جڑ گئے ہیں کہ اللہ کے دین کو قائم کرنا میرے ایمان کا تقاضا بھی ہے اور رسول اللہ مَا لَیْا اِکْمَا اَلْمُا اَلْمُا اِللّٰمَا اللّٰمَا اللّٰمِنْ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِلْ اللّٰمِلْ اللّٰمِلْ اللّٰمَا اللّٰمِلْ السَلِّلْ اللّٰمِلْ اللّٰمِلْمِلْ اللّٰمِلْ اللّٰمِلْ اللّٰمِلْمِلْ اللّٰمِلْ الللّٰمِلْ اللّٰمِلْمِلْمِلْ اللّٰمِلْمِلْمِلْ اللّٰمِلْمِلْمِلْ اللّٰمِلْمِلْمُ يهي تھا۔ لہذا آپ كي نفرت اى كام كے ليے ہے۔ آپ مُلَا يُلِيَّا نے اپن حكومت بنانے کے لیے تو کوئی جدوجہد نہیں کی تھی۔ وہ تو جب آپ مدینہ تشریف لائے تو آپ ہی سر براہِ مملکت اور وفت کے خلیفہ تھے' لیکن اس وفت بھی آپ کے گھر میں فاقے تھے'اس وفت بھی کئ کئی دن آپ کے گھر کے چو لہے میں آ گنہیں جلتی تھی ۔ تو آٹ نے اپنی سلطنت' اپنی حکومت یا اپنی کوئی جائیدا ذنہیں بنائی۔اس میں تو کوئی شک ہی نہیں کہ بنی نوعِ انسان کے سب سے زیادہ باصلاحیت انسان نبی آخرالز ماں حضرت محمر مَالَّا الْمِیْلِمِ مِیْجَةُ مِیْ کیکن آپ نے اپنی ان صلاحیتوں اور تو انائیوں سے اپنی ذات کے لیے بھی کچھ حاصل نہیں کیا۔تو یہاں نفرتِ رسولؑ وہی اللہ کے دین کو قائم کرنے کے لیے ہےاور بیمعرکہ ابھی بھی جاری ہے۔

> ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز چراغِ مصطفوی سے شرارِ بولہی

بلکہ اب ایک مرتبہ پھریہ بھٹی بہت د کمنے والی ہے۔ ایک بہت بڑی جنگ ۔۔ احادیث میں جس کو''المَلحمَة العُظلمٰی'' کہا گیا ہے ۔۔ ہونے والی ہے جو پیجیلی صدی کی دونوں عالمی جنگوں کو مات دے جائے گی۔ ان جنگوں میں بھی کروڑ وں انسان قل ہوئے تھے' اب بھی کروڑ وں قتل ہول گے۔ یہ جنگ زیادہ دورنہیں ہے' اس کے لیے شیخ تیار ہور ہاہے۔ بہرحال اب بھی اگر آپ اطمینان سے بیٹھ ہیں اور غلبہ دین کی جدوجہد

میں حصنہیں لے رہے تو گویا آپ نہ اللہ کے دین کی وفا داری کا ثبوت دے رہے ہیں اور نہ رسول اللہ مُثَالِیَّ عَلَیْم کی نصرت کا تقاضا پورا کررہے ہیں۔

حضورا کرم مالی این نظر می برخلافت علی منهاج النبوة کا نظام قائم ہوگا۔ اب اس جدوجہد میں جولوگ اپنا حصہ ڈالیس گے وہ منہاج النبوة کا نظام قائم ہوگا۔ اب اس جدوجہد میں جولوگ اپنا حصہ ڈالیس گے وہ کامیاب ہوجائیں گے اور جواپنے دھندوں میں مگن رہ کراپی زندگی گزاریں گئی یا جن کے پیش نظر وہی معاش کی بھاگ دوڑ وہی صرف اپنے اور اپنے اہل وعیال کی فکررہے گئی بین نظر صرف و نیوی مستقبل رہے گا 'جبکہ دینی یا اُخروی مستقبل سے آئیں کوئی عرض ہی نہیں ہوگی تو وہ محروم رہ جا کیں گے۔ البتہ یہ یا در کھیے کہ چاہے آپ اس معرکہ میں شامل ہوں یا نہ ہوں 'یہ لاز ما ہوکررہے گا۔ اس کی خبر علامہ اقبال بھی ساٹھ سال پہلے دے گئے ہیں: ۔

دنیا کو ہے پھر معرکہ روح و بدن پیش تہذیب نے پھر اپنے درندوں کو ابھارا اللہ کو پامردگ مؤمن پہ بھروسا اللیس کو بورپ کی مشینوں کا سہارا

### رسول اللَّمْنَالِينْ عَلَيْهِمُ انتها كَي غيورا نسان تنه!

نفرت رسول کے ممن میں آپ کو بیہ می بتانا چا ہتا ہوں کہ محد رسول الله کا حیور انسان سے آپ نے بھی ہیں ہے۔ سوال نہیں کیا۔ میری آ تکھوں میں ہمیشہ آنسو آجائے ہیں جب بھی میں وہ واقعہ بیان کرتا ہوں کہ بجرت کا حکم آو آگیا تھا' کیکن حضور کا لیکن خور کا الله کی محمد جیوڑ نے کا حکم (express permission) نہیں ہوا تھا ۔ اور رسول اُس وقت تک اپنی جگہ ہے نہیں ہل سکتا جب تک کہ الله کی طرف ہے اسے اپنی جھوڑ نے کا حکم نہ آ جائے۔ حضرت یونس علیا ہے کہ غلطی ہوئی تھی' چنا نچہ ان کی گرفت ہوئی ۔ اس موقع پر حضرت ابو بکر صدیق جھاٹی نے اپنے طور پر دواونٹیاں خوب کھلا بلا کر تیار کی ہوئی تھیں تا کہ انہیں راستے میں غذا کی ضرورت پیش نہ آئے' اور اونٹ میں بیصلاحیت ہوئی تھیں تا کہ انہیں راستے میں غذا کی ضرورت پیش نہ آئے' اور اونٹ میں بیصلاحیت

ومر اربعین نووی کرده ی در 304 ی در خطابات جمد کهی

ہوتی ہے کہ وہ کی دن بغیر کھائے ہے زندہ رہ سکتا ہے۔ایک دن اچا تک دو بہر کے وقت حضور مُنَا اُلِیْ اِبْنا چہرہ مبارک اپنے عمامہ میں لیٹے ہوئے تشریف لائے ۔گھر والوں نے دور ہے دیکھا تو انہیں چرانی ہوئی اس لیے کہ یہ وقت تو ملا قات کانہیں ہے ۔ سے عام طور پر ظہر وعصر کے درمیان کی کو ملنے جانا اہل عرب کے ہاں آ داب کے خلاف ہے'اس لیے کہ یہ قبلولے کا وقت ہوتا ہے۔ اس وقت بازار بھی بند ہو جاتے ہیں ۔ خیر حضورا کرم مُنَا اُلِیْ اِلْمَ اللّٰ کے حضرت ابو بکر اجازت آگئی ہے۔ حضرت ابو بکر نے خوش سے داس خیال سے کہ حضور مُنا اُلِیْ اُلْمَ اللّٰہ کے اس وقت بازار بھی بند ہو جاتے ہیں۔ خیر حضورا کرم مُنا اُلِیْ اِللّٰ ہے کہ حضور مُنا اُلْمِیْ اُلْم اللّٰہ کی اس کے کہ حضور مُنا اُلْم اُلْم اللّٰہ کے ایک اللہ کے دواونٹنیاں تیار کر رکھی ہیں۔ آپ نے ذرا ساتو قف فر مایا اور کہا: اچھا تھیک ہے میں ایک استعمال کروں گالیکن اس کی قیمت ادا کروں گا۔ یہن کر حضرت ابو بکر رویز ہے کہ حضور مُنا اُلْم میں مغائر ت!

حفرت ابوبکر کا مقام تو دیکھیں کہ آپ نے اپنا ساراا ٹا شد حضور کا اللّٰیہ کے مثن میں لٹا دیا ، جو بچا تھی تھا وہ ساتھ لے گئے اور گھر میں ایک بیسہ تک نہیں چھوڑا ' حالانکہ گھر میں پیچھے بیٹیاں تھیں ' بیوی تھی ' اندھا بوڑھا باپ ابوقا فہ تھا۔ پھر حضرت عائشہ صدیقہ ڈاٹھ کے بارے میں آپ کا لاٹھ کے ایک اشارہ کیا تھا کہ عائشہ کی مجھ سے شادی کرا دیں تو صرف ایک جملہ کہا تھا کہ وہ تو آپ کی بھی تی ہے ۔ بیٹی میں آپ کا دینی بھائی ہوں۔ آپ نے نفر مایا: دینی اخوت کا معاملہ قانونی اور شرکی اخوت سے علیحدہ ہے۔ آپ موں۔ آپ نے خضرت عائشہ صفر مثل نے نفر مایا: دینی اخوت کا معاملہ قانونی اور شرکی اخوت سے علیحدہ ہے۔ آپ میں میرا کی حضور مثل نے نفر مالی کے میں ہوئی ' لیکن چھسال کی عمر میں ہوئی' لیکن چھسال کی عمر میں نواح تو جھسال تھی۔ رخصتی آگر چہ بعد میں نوسال کی عمر میں ہوئی' لیکن چھسال کی عمر میں نواح تو ہوگیا ۔ بہر حال اس ساری گفتگو کا حاصل ہے ہے کہ حضور مثل نی نواح الگر تھا تو عمر میں نکاح تو ہوگیا ۔ بہر حال اس ساری گفتگو کا حاصل ہے ہے کہ حضور مثل نواح کے بہت بردا ہو جھوڈ الل ہے کہ میں آپ سائل بن کر در در گئے ہیں' میں میرا مددگار؟ اس معا ملے میں آپ سائل بن کر در در گئے ہیں' عام لوگوں سے بھی ملے ہیں اور قبیلوں کے سرداروں سے بھی جاکر ملے ہیں اور ان سے عام لوگوں سے بھی ملے ہیں اور قبیلوں کے سرداروں سے بھی جاکر ملے ہیں اور ان سے عام لوگوں سے بھی ملے ہیں اور قبیلوں کے سرداروں سے بھی جاکر ملے ہیں اور ان سے عام لوگوں سے بھی ملے ہیں اور قبیلوں کے سرداروں سے بھی جاکر ملے ہیں اور ان سے عام لوگوں سے بھی ملے ہیں اور قبیلوں کے سرداروں سے بھی جاکر ملے ہیں اور ان سے بھی میں آپ سائل بن کر در مرکز کے ہیں۔

درخواست کی ہے کہ میراساتھ دو۔ تورسول اللّٰہ مَنْ اللّٰہِ اُللّٰہِ اُللّٰہِ اللّٰہ کا تیسرا تقاضا ہیہے کہ اللّٰہ کے دین کی مدد کی جائے۔

چوتھا تقاضا: قرآن کی پیروی: رسول الله مُلَاثَیْنِ کے وفاداری کا چوتھا تقاضا جواس
آیت میں بیان کیا گیا وہ یہ ہے کہ جونور لینی قرآن آپ کے ساتھ نازل کیا گیااس کی
پیروی کی جائے۔ اس حوالے سے بھی تفصیلی گفتگو ماقبل بیان ہوگئ ہے کہ قرآن کے
ساتھ وفاداری کے پانچ حقوق ہیں۔ان حقوق کو بجالانے سے رسول الله مُلَّاثِیْنِ کم کے ساتھ
وفاداری کا ایک حق بھی ادا ہوجائے گا۔ اس اعتبار سے یہاں رسول اور قرآن کے ساتھ
وفاداری کے تقاضے جڑگئے ہیں۔

رسول التُمَا لَيْنَا كَيْرِ كَالَيْرِ كَالِي اور خيرخوابى كے تقاضے كے حوالے ہے بھى ميرا ايك كتابچ "نبى اكرم كَلَّيْنِ كَا ہے ہمارے تعلق كى بنيادين "موجود ہے۔ يہ ميرى ايك تقرير پر مشتل ہے جو ميں نے اوائل ۱۹۷۳ء ميں ناظم آباد كراچى كى ايك جامع مسجد ميں ماور تيج الاول كى مناسبت ہے كہ تھى۔ اس كتاب كومعولى حك واضافہ كے ساتھ ۱۹۷۵ء ميں كراچى ہى سے شائع كرديا گيا۔ ميرى خوابش يتھى كہ اسے از سرنو مرتب كرك" مسلمانوں پر نبى اكرم ظُلُّيْنِ كم حقوق" كے عنوان سے شائع كروں كيكن بوجوہ اس كى نوبت نه آئى۔ الله تعالى بميں نبى اكرم ظُلُّيْنِ كم كے ساتھ اپنے تعلقات كى اساسات اوران كے مضمرات كا سيح فہم بھى عطافر مائے اوران برعملاً كاربند ہونے كى تو فيق بھى مرحمت فرمائے۔ آمين!

## ائمة المسلمين كساته صح وخيرخوابي ك تقاض

الله 'کتاب الله اوررسول الله مَنْ النَّهُ عَلَيْمَ کے بعد اب باری آتی ہے مسلمانوں کے اُمراء کی خیرخواہی اور وفا داری کی۔اس کے بعد آخر میں عام مسلمانوں کی خیرخواہی کا تذکرہ ہے۔غورطلب بات بیہ کہ انکہ کو پہلے اورعوام کو بعد میں کیوں لایا گیا۔اس لیے کہ انکہ کی بھلائی سے کروڑوں کا بھلا ہوگا۔
کی بھلائی سے کروڑوں کا بھلا ہوتا ہے 'جبکہ عوام کی بھلائی سے صرف انہی کا بھلا ہوگا۔
جیسے کہا جاتا ہے کہ ایک لڑکے کی تعلیم سے ایک مرد ہی سنورتا ہے 'جبکہ ایک لڑکی کی تعلیم سے ایک مرد ہی سنورتا ہے 'جبکہ ایک لڑکی کی تعلیم سے ایک معاملہ انکہ اورعوام کا ہے۔ اگر کوئی

کہیں پراہام ہے صاحب الامرہ اس کے ہاتھ میں اختیارات ہیں تواس کی ایک غلطی
یا کوتا ہی سے لاکھوں انسانوں پراس کے منفی اثر ات پڑیں گے اور اس کی ایک بھلائی اور
ایک نیکی کی برکات لاکھوں اور کروڑوں انسانوں تک پہنچیں گی۔ لہذا ''آئیمة
المُمسٰلِمِینَ ''کومقدم کیا گیا اور' نعامیّہ ہے '' یعنی عام سلمانوں کو اخیر میں رکھا گیا۔
ائمہ کی نصح وخیرخوا ہی کے نقاضوں کو بیان کرنے سے پہلے ایک بات بیذ ہن شین کر
لیس کے سلمانوں کے امراء سے مراد کون ہیں؟ ٹھیک ہے مبحد کا امام بھی امام تو ہے 'لیکن
آج ہمارے ہاں اس کی جو پوزیشن ہے وہ آپ کو معلوم ہے۔ بقول اقبال ہے
قوم کیا چیز ہے' قوموں کی امامت کیا ہے

اس کوکیا سمجھیں ہے ہے چارے دورکعت کے امام! بہرحال اصل امام تو وہ ہیں جو ایوانِ حکومت میں بیٹے ہیں۔ وہ چاہے مرکزی یا صوبائی ارکانِ اسمبلی ہوں یا آ پ کے ہاں کی کی ذیلی حکومت یابلدیاتی نظام کے منتخب رکن ہوں' اصل امام تو وہ ہیں۔ پھر یہ کہ جماعتوں اور تحریکوں کے امراء ہیں' اور پھر ہر گھر کا سربراہ (head) بھی اس گھر کا امیر ہے۔ جیسے نبی اکرم مُلِینی نے فرمایا: ((کُلُکُمْ رَاع و کُلُکُمْ مَسْنُولٌ عَنْ دَعِیتِہِ)) (۱) ''تم میں سے ہر خص راعی ہے اور ہرایک سے اس کی رعیت کے بارے میں پوچھ بچھ ہوگی' ۔ تو انسقہ المُسلمین سے گھر کا سربراہ' جماعتوں اور تحریکوں کے امراء' اور ارباہے حکومت درجہ بدرجہ سب مراد ہیں۔

پہلا تقاضا: اطاعت فی المعروف: امراء کی خیرخواہی کا پہلا تقاضا اطاعت فی المعروف ہے جو ہے' یعنی معروف میں ان کی اطاعت کی جائے ۔معروف سے مراد ہروہ بھلا کا م ہے جو شریعت کے خلاف نہ ہو ۔ میں نے آپ کو حلال وحرام کے حوالے سے اسلام کا بیہ اصول بتایا تھا کہ جس شے کی حرمت ثابت نہیں وہ حلال ہے۔ یہ نہیں ہے کہ جس کی حلت ثابت نہیں وہ حرام ہے۔ اس طرح حلال اور اس کے خمن میں معروف کا دائر ہ بہت وسیع ثابت نہیں وہ حرام ہے۔ اس طرح حلال اور اس کے خمن میں معروف کا دائر ہ بہت وسیع

<sup>(</sup>١)صحيح البخاري٬ كتاب الحمعة٬ باب الجمعة في القرى والمدن. وصحيح مسلم٬ كتاب الامارة٬ باب فضيلة الامام العادل وعقو بة الجائر.....

ہے۔اب اگرامراء کوئی ایساتھم دیں جو چاہے قر آن وسنت پر بنی نہیں ہے لیکن قر آن وسنت کے خلاف بھی نہیں ہے تو ان کی اطاعت کی جائے گی' اس لیے کہ بیہ معروف کے ضمن میں ہے۔

ووسرا نقاضا: عدم تنازع: أمراء كے ساتھ خيرخوائى اور وفادارى كا دوسرا نقاضا "عدم تنازع" ، پناندان كے ساتھ جھڑنا ہے اور نہ تھنج تان كرنى ہے ، بلكه ان كے ساتھ تعاون كرنا اور ان كى بھلائى چا ہنا ہے۔ يہ نقاضا "عدم تنازع" آج كے دور ميں بہت اجميت اختيار كرگيا ہے۔ اس ليے كه آج كى دنيا ميں جمہورى تماشے كا جوسلسله چل رہا ہے اس ميں در حقيقت تنازع پيدا ہوتا ہے كہ تم اقتدار سے ہے ہے او "اب ہم آئيں گے۔ يہ خالص غير اسلامي كام ہے۔ ہاں ان سے مطالبہ كروكہ خلاف اسلام چيزيں ختم كر داسلام كا دكام نافذ كرو۔ اس حد تك تو تھيك ہے كيكن اس سے آگے بڑھ كريہ كہنا كہ تم ہوہم اقتدار ميں آئيں گئے بیم مغربی جمہوریت كی روح ہے۔

آپ کے علم میں ہوگا کہ خلفائے راشدین کیسی کیسی تکیفیس برداشت کیا کرتے تھے۔ایک مرتبہ حضرت عمر فاروق بڑائیا منبر پر خطبہ دے رہے تھے کہ ایک درولیش صحابی حضرت سلمان فاری بڑائیو ۔ جن کو حضور مُنا اللّٰی کے خودا پنے اہل بیت میں سے قرار دیا:

((سَلمَانُ مِنَّا اَهُلُ الْبُیْنِ)) (() — ایک بھٹی پرانی چا در لیے ہوئے کھڑے ہوگئے اور کہنے گئے: لَا سَمْعَ وَلَا طَاعَةَ یعنی نہ سنیں گے اور نہ ما نیں گے! حضرت عمرٌ نے یہ اور کہنے گئے: لَا سَمْعَ وَلَا طَاعَةَ یعنی نہ سنیں گے اور نہ ما نیں گے! حضرت عمرٌ نے یہ نہیں کہا کہ بیشہ جاؤ! بلکہ کہا: کیا بات ہے سلمان؟ حضرت سلمان فاریؓ نے کہا: آپ نے جو کرتا پہن رکھا ہے یہ اُن یمنی چا دروں سے بنا ہے جو مالی غنیمت میں آئی تھیں اور ہر مسلمان کو جتنا کیڑا اس میں سے ملا ہے اس سے گرتا نہیں بنا 'جبکہ آپ تو ہم میں سے ملا ہے اس سے گرتا نہیں بنا گیا؟ بھرے جمع میں حضرت میں اُنے اور نہ یہ کہا کہ یہ میر الفرادی سلمان فاریؓ کی اتنی بخت بات پر حضرت عمرٌ نہ تو غصے میں آئے اور نہ یہ کہا کہ یہ میر الفرادی معاملہ ہے' بلکہ بیٹے ہے کہا: عبداللّٰد! تم جواب دو۔انہوں نے اس معاطے کو justify کیا اس معاطے کو justify کیا اس معاطے کو نے اس معاطرہ کے بلکہ بیٹے سے کہا: عبداللّٰد! تم جواب دو۔انہوں نے اس معاطے کو justify کیا

<sup>(</sup>١) الحامع الصغير للسيوطي ع: ٢٩٦٦ محمع الزوائد للهيشمي:١٣٣/٦-

کہ مالی غنیمت میں ملنے والے کپڑے سے نہ میرا کُرتا بن رہاتھا اور نہ اباجان کا۔ میں نے اپنے حصے کا کپڑا ابا جان کو دے ویا تو ان کا کُرتا بن گیا۔ یہ سنتے ہی حضرت سلمان فاری گنے ورا کہا: الآن مَسمع و نُطیع '' اب ہم سنیں گے بھی اور اطاعت بھی کریں گئے'۔ یہ ہے اصل میں اسلامی جمہوریت یہاں وہ رسہ شی نہیں جو ہماری جمہوریت میں ہوتی ہے کہ چیسے ہی حکومت بن اپوزیشن نے حکومت کے خلاف سازشیں شروع کر دیں۔ جموٹے الزامات لگاؤ' جموٹے پروپیگنڈے کے طوفان کھڑے کر دؤ جو بھی کرؤان کی ٹائگ تو گھسٹنی ہے۔

اس حوالے سے یہ یاور تھیں کہ بدشمتی سے بیسب ہمارے ہاں ہوتا ہے ورنہ مغرب کی جمہوریت میں بھی ایسانہیں ہے۔ وہاں ایک اپوزیشن ہوتی ہے جو چیک اینڈ بیلنس رکھتی ہے۔ وہ تنقید بھی کرتی ہے کیکن وہ تسلیم کرلیتی ہے کہ پانچ سال تک ان کی حکومت رہے گی۔ اس میں جو بھی بہتری (improvemnet) ہو سکے گی وہ ہم کروائیں گے'جہاں کسی غلط رجحان کورکوا سکے تو رکوائیں گے'لیکن پیر کہ اربابِ حکومت کے خلاف جھوٹ کے طوفان کھڑے کر کے علط پروپیگنڈے کر کے اور ان کو ذلیل و رسوا کر کے ان کی حکومت کو کمزور کیا جائے یا ان کی حکومت کا خاتمہ کیا جائے ایسانہیں ہوتا۔ تیسرا اور چوتھا تقاضا: صائب مشورہ اور مثبت تنقید: اُمراء کے ساتھ خیرخواہی کا تیسرا تقاضاان کوصائب مشوره دینا ہے۔ صحیح مشوره دیناامراء کی بہترین خیرخواہی ہوتی ہے۔ای طرح خیرخواہانہ تنقیداُ مراء کے ساتھ وفاداری کا چوتھا تقاضا ہے' کیکن یہ یاد رہے کہ بینقیدان کی بھلائی کے لیے ہونہ کہان کو نیچا دکھانے اوران پراپی فوقیت جمانے کے لیے۔ای طرح آپ کے دل میں بی خیال بھی پیدا نہ ہو کہ اگر میں نے ان کواچھی بات ہتا دی اور بیا ہے کر گز رہے تو ان کی حکومت اورمضبوط ہوجائے گی'لہذا انہیں جھکنے دو۔ یہ جتنا بھلیں گے اتنا ہی ہمیں ان کو بدنام کرنے کا موقع ملے گا۔اس کے برعکس مثبت اورتغیری تقید ہونی چاہیے۔اس کا اندازہ اس مخص کو ہوجاتا ہے جس پر تقید کی جارہی ہے۔اس کا دل گوائی دے گا کہ میشخص کس نیت سے تقید کر رہا ہے جع '' دل را بہ دل

و اربعين نؤوي مع محمد ي ( 300 محمد ملا خطابات جمع المحمد الم

راہیت' ' یعنی دل کو دل سے راہ ہوتی ہے۔ چاہے زبان سے وہ بات نہیں نکل ہے لیکن میرے دل میں وہ بات آگئ ہے جوآپ کے دل میں ہے ۔ آج تو دنیا میں حواسِ خمسہ لینی دیکھنا' سننا' سوگھنا چکھنا اور چھونا کے علاوہ extra censory perceptions کو بھی تسلیم کیا جاتا ہے۔

یا نچواں تقاضا: ظالم وفاسق حکمران سے نجات: اُمراء کی خیرخواہی کے حوالے سے یا نچواں تقاضا یہ ہے کہا گروہ شریعت کے خلاف حکم دے رہے ہوں 'یا شریعت کے خلاف تھم تونہیں دے رہے کیکن ان کے طرزِعمل میں ظلم ہے استبداد ہے اورا پنی ذات میں فسق وفجور ہے تو ان کوتبدیل کرنے کے لیے جدوجہد کرناان کے ساتھ بھی خیرخواہی ہے اورعوام کے ساتھ بھی۔ ظاہر بات ہے کہ امراء کے فتق وفجور کے اثرات عوام تک پہنچیں گے'اں لیے کہلوگ اپنے بادشاہوں کے انداز کواختیار کرتے ہیں۔ اس حوالے سے ا یک حدیث بھی بیان کی جاتی ہے: ((اکتَّاسُ عَلی دِیْنِ مُلُوْ کِھِمُ )) (۱) کہ لوگ اپنے بادشاہوں کے دین پر ہوتے ہیں۔ آج بھی ایسا ہی ہے کہلوگ اپنے لیڈروں کے نقش قدم پر چلتے ہیں اور کسی ایک لیڈر کافسق و فجور کروڑوں کے لیے فتق و فجور کی دلیل بن جا تا ہے۔ ہمارے بڑے بڑے لیڈر داڑھی منڈاتے ہیں۔ چنانچہ آج داڑھی منڈانے کے لیےسب سے بڑی دلیل میہ ہے کہ محماعلی جناح اور علامہ اقبال کی تو داڑھی نہیں تھی۔ واضح رہے کہ یہ ہمارے لیے کوئی دلیل نہیں ہے محرعلی جناح اورعلامدا قبال کا کوئی فعل ہمارے لیے قابل تقلیز نہیں ہے۔ ہمارے لیے توبس ایک ہی ذات میں ابدی اُسوہ ہے اوروہ ذات ہے نبی آخرالز ماں حضرت محمطً اللّٰئِظِ کی۔البتہ محم علی جناح نے قوم کی بھلائی اورعلامہ اقبال نے قوم کی نظری وفکری راہنمائی کے لیے جو پچھ کیااس کی قدر دانی سیجیے۔ ابیارویہ بھی نہیں ہونا چاہیے کہ ایک آ دمی ہے محبت ہے تواس کی ہربری چیز سے غضِ بھر کرنااورایک ہے نفرت ہے تواس کی ہراچھی بات کوبھی نظرا نداز کر دینا۔اس معاملہ میں عدل کا تقاضااختیارکرنا چاہیے۔

<sup>(</sup>١) الاسرار المرفوعة لملاعلي قاري و ٢٥٦ قيل: الاصل له أو باصله موضوع ـ

و اربعین نؤوی کی در 310 عرب خطابات بمد

## ظالم حكمرانول سے نجات كاطريقه

ظالم یا فاسق و فا جرحکمرا نو ل سے نجات کا طریقہ کیا ہوگا؟ یہ بہت اہم سوال ہے۔ پچھلے زمانے میں تو اس کے لیے سوائے سلح بغاوت کے اور کوئی راستہ نہیں تھا۔لیکن مسلح بغاوت میں بہرحال فتنہ پیدا ہونے کااندیشہ وجود ہے۔اس لیے کہ وہ حاکم ظالم یا فاسق و فاجر ہونے کے باوجود آخر کلمہ گوتو ہے۔وہ این محل کی حیار دیوار می میں اگر چہ رنگ رایاں منا تا ہے کیکن اس کا حکم تو بہر حال وہ نہیں دے رہا ہے ۔لہذا کسی مسلمان حاکم کے خلاف مسلح بغاوت میں بیاندیشہ بہر حال موجود ہے کہ مسلمانوں کے اندر فتنہ پیدا ہو جائے یا وسیع پیانے پرخون خرابہ ہوجائے ۔للہٰ ذااس معاملے میں انتہائی احتیاط کی ضرورت ہے۔ اوُل تو اگر کسی کوان حکمر انوں تک رسائی حاصل ہو جائے تو انہیں زبان ہے سمجھاؤ' ان کے غلط رویے پر تنقید کرو۔ مگران حکمرانوں اور بادشا ہوں تک رسائی حاصل کرنا کوئی آ سان کام نہیں ہے۔آپ خطوط پر خطوط لکھے جائے' ان تک پہنچیں گے ہی نہیں' ان کا نچلا سٹاف ہی اٹھا کے ردی میں پھینک دے گا۔ کوئی بہت کرم کریں گے تو آپ کو acknowledgment ویر گے۔ میں نے۱۹۸۲ء میں جزل ضیاءالحق کوایک بڑا طویل خط لکھا تھا۔ بیرخط میں نے acknowledgement due کے ساتھ بھیجا تھا'لیکن جب اس کی رسید واپس آئی تو اس پرکسی کے دستخط نہیں تھے۔ بہر حال اگر کسی کو ان تک رسائی حاصل ہو جائے تو وہ ان کو سمجھانے کی کوشش کرے۔ دورِ ملو کیت میں تو کسی بادشاہ کے سامنے اس پر تنقید کرناجان جوکھوں میں ڈالناتھا۔ آپ نے خلیفہ ہارون الرشید کے قصے توسنیں ہوں گے کہ فلاں صاحب نے ان کونصیحت کی تو اس کی آ نکھوں میں آنسوآ گئے۔ٹھیک ہےالیا ہوتا تھا۔ آخر ہرانیان کےاندرخلوص واخلاص كے ساتھ تھيجت كرنے والوں كى قدر ہوتى ہے كيكن اگر كسى وقت مزاج شاہانه كارنگ كوئى اور ہے تو وہی ہارون الرشیداس وقت جلاد کو حکم دے گا اور وہ ناصح کی گردن اڑا دے گا۔ لہذاا کثر واقعات میں آتا ہے کہ جب کسی بزرگ نے بادشاہ کونفیحت وخیرخواہی کے لیے تقيد شروع كى توييلے اچھى طرح اينے كپڑے سميٹ ليے تا كدابيان ہوكدميرى كردن فورأ اڑا دی جائے اور میراستر کھل جائے۔ اس لیے کہ پھر وہاں دیز ہیں گئی تھی۔ وہاں یہ ہیں تھا کہ عدالتوں میں جاؤاور پہلے جرم ثابت کرو۔ وہ تو باد ثابت ہے جع ''نازک مزاج شاہاں تابِ بخن نہ دارد!''کسی کی کوئی بات بری لگی تو فوراً گردن اڑا دی یا عمر بھر کے لیے قید خانے میں ڈال دیا اور اس جبس بے جائے خلاف کسی عدالت میں اپیل وائر نہیں کی جائے تھے اور بھلی بات کہنے والوں جا سکتی تھی۔ مگر بہر حال ایسے بادشاہ بھی تھے جو بھلی بات سنتے تھے اور بھلی بات کہنے والوں کی قدر بھی کرتے تھے اور بھلی بات کہنے والوں کی قدر بھی کرتے تھے ایکن بیسب پچھان کے مزاج پر مخصر تھا۔

دوسری بات بیہ ہے کہ آج د نیا کے جدید نظام میں خوش قسمتی سے ایک اچھائی کا پہلو

ہمی ہے ۔ میں نے کئی مرتبہ بیان کیا ہے کہ د نیا میں شرمض کا وجود ہی نہیں ہے۔ بڑے

سے بڑے شرمیں بھی کوئی نہ کوئی خیر کا پہلوموجود ہوتا ہے ور نہ شراپنے پاؤں پر کھڑا ہی

نہیں ہوسکتا۔ جیسا کہ آپ کومعلوم ہے کہ آکاس بیل درخت کے اوپر تو چڑھ جاتی ہے کہ ایکن اس کے خود سے اوپر چڑھنے کا کوئی امکان نہیں ہے۔ اس طرح حق اور خیر کا کوئی

ایک شمہ لے کر ہی باطل اس کے اوپر اپنی دکان سجاسکتا ہے۔ تو آج کی د نیا کے جدید نظام

میں خوبیاں بھی بہر حال موجود ہیں اور ایک بڑی خوبی بیہ ہے کہ آپ کو آزادی اظہار

رائے کا حق (right of self expression) حاصل ہے۔ اس طرح انتخاب کے در سے کی شخص کا پارلیمنٹ سے جانا اور کسی کا آنا (transfer of power) سیاسی نظام

ذریعے کی شخص کا پارلیمنٹ سے جانا اور کسی کا آنا (acheivement) سے میں کوئی شک

ہمارے ہاں ٔ چاہ لولی کنگڑی اور ٹوٹی پھوٹی جمہوریت ہے کین ہمیں اپنی بات کہنے کاحق تو حاصل ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ میری بات کو اخبارات اہمیت نہیں ویں گے اور کسی سیاسی لیڈر کی چھوٹی می بات کوشا کئے کر دیں گے۔ یہ تو ان اخبارات کا اپنا معاملہ ہے ور نہ حکومت کی طرف سے کوئی پابندی نہیں ہے۔ تو یہ آزادی رائے اور تنظیم سازی کی آزادی عہد حاضر کی دوعمدہ چیزوں میں سے ہے۔ ان کے تحت آپ پُرامن طریقے سے لوگوں کو ظالم اور فاسق و فاجر بادشا ہوں اور حکمرانوں سے نجات دلا سکتے

ہیں۔ یہ آزادی ہارے ملک میں تو حاصل ہے کین سعودی عرب میں یہ آزادی نہیں ہے۔ وہاں تو آپ کوئی جماعت بنائی نہیں سکتے۔ اس کے علاوہ انڈو نیشیا کا کشیا اور بنگلہ دیش میں بھی یہ آزادی ہے۔ اللہ کے فضل و کرم سے یہ آزادی ترکی میں بھی ہے۔ اگر چہوہ ایک سیکولر ملک ہے کیکن ان کے ہاں بھی آزادی کا یہ پہلو بہر حال موجود ہے۔ یا در ہے کہ عوام کوان حکمر انوں کے ظلم واستبداد سے نجات دلانے اور معاشرے کو ان کے فتی و فجور کے اثر ات سے بچانے کی جدوجہداس لیے نہ ہو کہ آپ کے دل میں کھوٹ ہواور آپ خودا قتد ارمیں آنا چاہتے ہوں۔ یہاں سارا دارو مدار نیتوں پر ہوگا کھوٹ ہوا در آپ نو دا قتد ارمیں آنا چاہتے ہوں۔ یہاں سارا دارو مدار نیتوں پر ہوگا الاُدُمُن اُلْتُونِیُمُ نے فرمایا: ((اِنَّمَا الْاَعْمُالُ بِالنِیَّاتِ)) ''اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے' سے پہلیں کہ م ہو میں حکومت چلاوں گا اسلام کا نظام عدل اجتماعی درکار ہے' ہمیں تو شریعتِ الٰہی کا نظام عدل اجتماعی درکار ہے' ہمیں تو شریعتِ الٰہی کا نظام عدل الو تھا کہ درکار ہے' ہمیں تو شریعتِ الٰہی کا نظام عدل الو کہ ایک ہمیں تو شریعتِ الٰہی کا دوسرے کے لیے کہتے بھی ہیں کہ فلال کو اسلام نہیں' اسلام آباد چاہیے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ آن کل کی ہماری سیاست کا اصل معاملہ یہی پاور پالیکس ہے۔ دوراس میں کوئی شک نہیں کہ آن کل کی ہماری سیاست کا اصل معاملہ یہی پاور پالیکس ہے۔

### أمراء كےساتھ خيرخوا ہي كے تقاضوں كا خلاصہ

آخر میں ایک بار پھرامراء کے ساتھ خیر خواہی کے تقاضوں کا خلاصہ نوٹ کرلیں:

(۱) اطاعت فی المعروف (۲) عدم تنازع — ینہیں کہ ہم تم سے اقتدار چھین لیں گے۔

یہ تنازع کا لفظ در حقیقت عربی میں چھینا جھٹی کے لیے ہی آتا ہے اور نزع کہتے ہیں کھنچنے

کو۔ تنازع یہ ہے کہ ایک طرف سے وہ کھنچ رہا ہے اور ایک طرف سے تم کھنچ رہ ہو۔ رستہ شی (tug of war) تنازع کی بہترین تعبیر ہے کہ إدھر سے ایک ٹیم کھنچ رہی ہو۔ رستہ شی (دوسری ٹیم کھنچ رہی ہے اب جوٹیم کھنچ کرلے جائے گی وہ جیت جائے گی۔

ہو استہ خواہی کے تحت صحیح مشورہ دینا' (۲) مثبت' تعمیری' اور خیر خواہانہ تقید' اور (۵) جس میں ائمہ اور عوام کے حقوق دونوں شامل ہوجاتے ہیں کہ تحمران اور ائمہ اگر ظالم' عناصب یا فاسق و فاجر ہوں تو ان کو بدلنے کی کوشش اور جدوجہد کرنا — ظاہر بات ہے کہ عاصب یا فاسق و فاجر ہوں تو ان کو بدلنے کی کوشش اور جدوجہد کرنا — ظاہر بات ہے کہ

اگر کسی کے پاس دولت ہے کین اخلاق وکر دار نہیں ہے تو وہ دولت کے ذریعے عیاشیاں اور بدمعاشیاں کرے گا تو یہ دولت نعمت نہیں رہے گی بلکہ اس کے حق میں زحمت بن جائے گی ۔ اسی طرح غلط مخص کے لیے اقتدار بھی زحمت ہے جو اس کے لیے نقصان وہ اور ضرر رساں ہے۔ اس سے اس کو چھٹکا راد لانا گویا اس کے ساتھ خیرخوا ہی کرنا ہے۔ مشام موام کے ساتھ خیرخوا ہی کے تقاضے عوام کے ساتھ فیرخوا ہی کے تقاضے

آب آئے عوام کے ساتھ نصح و خیر خوابی کے تقاضوں کی طرف۔ ہرمسلمان کے دوسرے مسلمان پر پچھ حقوق مقرر کردیے گئے ہیں جو ہرحال میں اداکر نے ہیں۔ حضرت علی طالغیا ہے مروی حدیث (۱) میں چھ حقوق بیان کیے گئے ہیں۔ رسول الله کالگیا نے فرمایا: ((حَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَی الْمُسْلِمِ سِتُّ))''ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان پر چھ (فاص) حق ہیں'۔

بہلاحق: سلام کرنا: ((اذَا لَقِیْتَهُ فَسَلِّمْ عَلَیْهِ))''جب تمہاری اس سے ملاقات ہوتو اسے سلام کرؤ'۔ پھر سلام میں بھی سبقت کرنے کی کوشش کی جائے۔ اگر چہ سلام کے حوالے سے پچھ آ داب سکھائے گئے ہیں کہ چھوٹے بڑوں کو سلام کریں' آنے والا پہلے

﴿ نِي اكْرُمُ ثَالِيْنِ كَا اللَّهِ عَدِيث ہے معلوم ہوتا ہے كہ كى ظالم كوأس كے ظلم ہے رو كنا گويا أس كى مدوكرنا ہے ۔ حضرت انس بن ما لك وافق ہے روایت ہے كدرسول اللّٰه قالْ فَيْرِ أَنْ فَاللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ الْمِعْلَى اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْلُمْ عَلَيْلُو اللّٰهِ عَلْمَ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْلَيْمِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلْمِ اللّٰهِ عَلَيْلِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلْمِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنَا عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنَا عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلْمِي اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنَا عِلْمِي اللّٰهِ عَلَيْنِ اللّٰهِ عَلَيْنَ ال

((أَنْصُرْ آَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا)) فَقَالَ رَجُلُّ يَارَسُوْلَ اللهِ أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظُلُومًا أَفَرَائِتَ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ؟ قَالَ: ((تَحْجُزُهُ أَوْ تَمْنَعُهُ مِنَ الظَّلُمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصُرُهُ)) (صحيح البخاري كتاب الاكراه باب يمين الرحل اصاحيه النافعة و .....)

''ایٹ بھائی کی مدوکروخواہ وہ ظالم ہویا مظلوم!'' ایک آ دمی نے عرض کیا: یا رسول الله الله علاوم کی مدوکر نا توسمجھ میں آتا ہے کیکن میں ظالم کی کس طرح مدد کروں؟ آپ نے فرمایا:'' ظالم کواس کے ظلم سے روکنا گویاس کی مدوکرتا ہے۔' (اضافداز مرتب) (۱) صحیح مسلم' کتاب السلام' باب من حق المسلم للمسلم رد السلام۔ سے من میں درور میں اور کی معلق ہوتا ہے۔ جائے اتنا ہی ثواب زیادہ ملے گا۔

دوسراحق: وعوت قبول کرنا: ((وَإِذَا دَعَاكَ فَاجِبْهُ)) ''جب وہ تہمیں مرعوکر ہے تو اُس کی دعوت قبول کرو (بشرطیکہ کوئی شرعی عذر مانع نہ ہو)''۔اگرکوئی عذریا کوئی مجبوری ہے تو آپ معذرت کرلیں'لیکن یادر کھیں کہ دعوت قبول کرنا ایک حق ہے ۔ٹھیک ہے آپ کومعلوم ہے کہ وہ غریب ہے'زیادہ مرغن غذا ئیں نہیں کھلاسکتا' کوئی دال روثی ہی پیش کرے گا پھر بھی آپ جائے۔

مجھےایک واقعہ یاد آ گیا۔میری اہلیہ کےایک چچابہت درولیش منش انسان تھے۔ ویسے وہ نہ تو مولوی تھے اور نہ صوفی ' لیکن حد درجہ درولیش مزاج کے آ دی تھے۔ وہ کسی محکمہ میں ایک اچھی پوسٹ پر تھے۔ انہوں نے ایک دن اپنے چپڑای سے کہا کہ آج روزہ میرے ساتھ افطار کرنا۔ وہ بڑا خوش ہوا کہ آج میں ان کے ہاں افطار کروں گا وہاں خوب کھانے کو ملے گا۔ جب وہ چیڑ اس ان کے گھر پہنچا تو دیکھا کہ نہ کوئی دسترخوان بچھا ہےاور نہ ہی کوئی کھانا چنا گیا ہے۔ جب اذان ہوئی توانہوں نے ایک تھجورا پنی جیب میں سے نکالی' آ دھی خود کھائی اور آ دھی اس چیڑ اسی کودے دی —۔ دیکھئے ایک حدیث میں با قاعدہ طور پر کھجور کے مکڑے پر افطار کرانے کا ذکر ہے اور اس کی بہت فضیلت بیان ہوئی ہے۔ای طرح جہال پانی نہایت کمیاب ہوتا ہے وہاں کسی کوروزہ افطار کرنے کے ليے يانى ہى مهيا كرديا جائے تويہ برى فضيلت كى بات ہے۔ البته اييانه ہوكه آپ خودتو شربت روح افزا ہے روز ہ افطار کرتے ہوں ٔ جبکہ کسی کوسا دہ یانی سے روز ہ افطار کر وائیں۔ تيسراحق بخلصانه مشوره: ((وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ)) "جبوه تم سي نفيحت ( یا مخلصا ندمشورہ ) کا طالب ہوتو اسے اچھا مشورہ دو''۔ دیکھئے صحیح مشورہ دینا امراء کے ساتھ خیرخواہی کا تقاضا بھی ہےاورعوام کےساتھ خیرخواہی کا تقاضا بھی۔

چِوتھا حَق: چھینک آنے پر دعا دینا: ((وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهَ فَشَمِّتُهُ))''جب اس کوچھینک آئے اوروہ التحمدُ لِلَّه کے توتم (یَرْحَمُكَ اللَّه کے ساتھ) اے جواب

بہت جامع بات ہے۔ یہ جی در حقیقت جوامع الکھم میں سے ہے۔
امر باالمعروف ونہی عن المنکر اور مثبت تنقید: ان حقوق کے علاوہ عوام کے ساتھ خیرخواہی کے اور بھی تقاضے ہیں مثلاً امر بالمعروف ونہی عن المنکر عوام کا بھی حق ہے بینی انہیں بھلائی کا حکم دینا اور برائی سے روکنا۔ اس طرح ان پر مثبت تقید کرنا بھی ان کے ساتھ خیرخواہی کا تقاضا ہے۔ سیاسی آ دمی کوتو چونکہ ووٹ چاہیے اس لیے وہ عوام پر تنقید نہیں کرسکتا۔ وہ تو کہے گا کہ ساری خرابی کی جڑا او پر بیٹھا ہوا حکم ان طقہ ہے۔ گویا باتی سب پاک صاف ہیں اور عوام کے اندر تو کوئی خرابی ہے ہی نہیں۔ عوام کے سامنے کھڑے ہوکر ان پر تنقید کرنا بڑی ہمت کی بات ہوتی ہے۔ کین وہاں بھی وہی اصول رہے گا کہ بیت قید خیرخواہی کے جذبے کے تحت ہونہ کہ کی مقصد کے حصول کے لیے۔ رہے گا کہ بیت قید خیرخواہی کے جذبے کے تحت ہونہ کہ کی مقصد کے حصول کے لیے۔ رہے گا کہ بیت قید خیرخواہی کے جذبے کے تحت ہونہ کہ کی مقصد کے حصول کے لیے۔ رہے گا کہ بیت قید خیرخواہی کے جذبے یا در کھیں کہ اگر کوئی آپ کے مسلسل منع کرنے کے بہی عن المنکر کے حوالے سے یا در کھیں کہ اگر کوئی آپ کے مسلسل منع کرنے کے بیا وجود برائی سے بازنہیں آتا تو آپ اس کے ساتھ عدم اختلا طرکریں' یعنی اس کے ساتھ بو جد و برائی سے بازنہیں آتا تو آپ اس کے ساتھ عدم اختلا طرکریں' یعنی اس کے ساتھ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الادب باب ماجاء في تشميت العاطس\_

و اربعین نُووی کم حدی (316 می و اس کی کا از برات بر می اس کی کا گرآپ ان معاملات میں شریک اس ایس کے کہ اگرآپ ان معاملات میں شریک رہیں گئی ہے کہ اگرآپ ان معاملات میں شریک رہیں گئی ہے کہ ان کی سرائیل کی خرابیوں کے تذکرہ میں اُن کی ایک بری خرابی یوں بیان کی گئی ہے کہ ان کے علاء ان کی برائیوں پر تنقید تو کرتے تھے کیکن اُن کے ساتھ کھانا پینا اٹھنا بیٹھنا بھی چلتا رہتا کی برائیوں پر تنقید تو کرتے تھے کیکن اُن کے ساتھ کھانا پینا اٹھنا بیٹھنا بھی چلتا رہتا تھا ۔ دعائے تنوت میں بھی ہم یہ اقرار کرتے ہیں: وَ نَدُولُكُ مَنْ یَنْفُجُولُك ' اور ہمان سے ملیحہ ہوتے ہیں اور ان سے ترکی تعلق کرتے ہیں جو تیرے احکام کی دھجیاں ہمان سے ملیحہ ہوتے ہیں اور ان سے ترکی تعلق کرتے ہیں جو تیرے احکام کی دھجیاں

طاغوتی نظام سے نجات دلانا: عوام کی خیرخواہی کے حوالے سے آخری بات وہی ہے جو میں قبل ازیں بیان کر چکا ہوں کہ عوام کواس طاغوتی نظام اور معاشی بوجھوں سے نجات دلائی جائے۔ اس وقت دنیا میں جو غلط معاشی نظام قائم ہیں' جن کی وجہ سے عوام چکی کے دو پاٹوں کے درمیان پس رہے ہیں' اس نظام کو بدلوتا کہ تقسیم دولت کا منصفانہ نظام قائم ہو۔ یہ کیا ہے کہ امیر' امیر سے امیر تر اورغریب' غریب سے خریب تر ہوتا چلا جارہا ہے۔ اس نظام کو بدلنے کی کوشش کرنا اور انہیں متبداور ظالم حکمرانوں سے نجات دلانا عوام کا حق ہے۔ یہ میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ بید وطرفہ حق ہے' ائمہ کا بھی اورعوام کا بھی۔ آخر میں دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں ((اللّذِینُ النّصِینِ بَحَةَ)) کے تمام پہلوؤں پر کممل طور پر پورااتر نے اور ماقبل بیان کر دہ پانچ اعتبارات سے کمل طور پر مخلص و وفا دار ہونے کی توفیق عطافر مائے۔ آمین یارب' العالمین!

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

الله المرم مثالثاتيم كو حكم قنال الدرم مثالثاتيم كو حكم قنال

قال کی تین صورتیں

٩/اور١٦/نومبر٤٠٠٠ء كے خطابات جمعه

خطبه مسنوند کے بعد:

اَعُونُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطَنِ الرَّجِيُمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّجِيُمِ

فَإِذَا انْسَلَخَ الْاَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدُلُّئُوْهُمُ وَخُدُوْهُمُ وَاخْصُرُوْهُمُ وَاقْعُدُوْالَهُمُ كُلَّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِنْ تَأْبُواْ وَاقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُاالزَّكُوةَ فَخَلُوْاسَبِيْلَهُمْ ۚ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ۚ (التوبة) يَأْتُهَا الَّذِيْنَ امْنُواْ قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمْ مِّنَ الْكُفَّارِ وَلَيْجِدُواْ فِيكُمُ غِلْظَةً ۖ وَاعْلَمُواْ انَّ اللهُ مَعَ الْمُتَقِينَ ۞ (التوبة)

فَكُلَّا اَخَذُنَا بِذَنْبِهِ ۚ فَبِنْهُمْ مَّنُ اَرْسُلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ۚ وَمِنْهُمْ مَّنُ اَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ ۚ وَمِنْهُمُ مِّنُ خَسَفْنَا بِهِ الْاَرْضَ ۚ وَمِنْهُمُ مِّنَ اَغْرَقْنَا ۚ وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ كَانُوۤ النَّفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ ۞ (العنكبوت)

عَنِ ابُنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنُهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ مَثَالِمٌ قَالَ:

َ ((اُمِرْتُ اَنْ اُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوْا اَنْ لَاَّ اِللَّهَ اِلَّا اللَّهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُوْلُ اللَّهِ، وَيُقِيْمُوا الصَّلَاةَ، وَيُوْتُوا الزَّكَاةَ ، فَإِذَا فَعَلُوْا ذَٰلِكَ عَصَمُوْا مِينِّى دِمَاءَ هُمُ وَٱمُوالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ الْإِسْلَامِ ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ)) (١) سيدنا بن عمر ﷺ سے روایت ہے کہ رسول الله ﷺ آئے فرمایا:

'' مجھے تھم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ کرتار ہوں تا آ نکہ وہ گواہی دیں کہ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں' نماز اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں' نماز تا تا کم کریں اور زکو ہ دیں۔ جب وہ یہ کام کرلیں تو وہ جھے سے اپنے خون اور اموال محفوظ کرلیں گے سوائے کسی اسلامی حق کے اور ان کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہوگا۔'' معزز سامعین کرام!

آج اربعین نووی کی آٹھویں حدیث ہمارے زیر مطالعہ ہے اور یہ مضمون اس حدیث میں بھی آچکا ہے جواگر چہ اربعین نووی کا حصہ نہیں ہے لیکن ہم نے اس کتاب کے آخر میں اس کوشامل کیا ہے ۔ وہ حضرت معاذ بن جبل دی ہیں اس کوشامل کیا ہے ۔ وہ حضرت معاذ بن جبل دی ہیں مسلسل خطابات میں روایت ہے جس کا مطالعہ ہم اس سلسلہ ہائے خطابات کے تین مسلسل خطابات میں دی کا ایک عظیم خزانہ' کے عنوان سے کر چکے ہیں۔ ا

### حدیث کی تشریح

زیر مطالعه حدیث حضرت عبدالله بن عمر رفی است مروی ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مَالِیْ اِسْرَائِی اِسْرَائِی اِلله الله الله وَ اَنْ اُفَاتِلَ النّاسَ) '' مجھے حکم ہوا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ جاری رکھوں' ((حَتَّی یَشْهَدُوْا اَنْ لاَّ اِلله اِلاَّ الله وَ اَنَّ مُحَمَّدًا وَ اَسْوُلُ الله اِلله اِلله وَ اَنْ مُحَمَّدًا وَرَّسُولُ الله الله الله وَ اَنْ مُحَمَّدًا وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَاله وَالله و

<sup>(</sup>١) صحيح البخارى كتاب الايمان باب ﴿ فَإِنْ تَابُوْا وَاَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُّوُا سَبِيْلَهُمْ ﴾ وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الامر بقتالِ النَّاس حَتَّى يقولوا لاَ اِلْـهَ اِلَّا اللهُ مُحَمَّدٌ رسولُ الله \_

ور اربعین نَووی می در (319 کردی در خطابت جمع کمی بھی اور اینے مال بھی' گریہ کہ اسلام کے کسی حق کے شمن میں' - یعنی شہاد تَین' ا قامتِ صلوٰ ۃ اورایتائے زکوٰ ۃ ہے ایک مسلمان کوامان مل جائے گی' لیکن اگر شریعت كركسى حكم كي شمن ميں اس حق بركوئي آنج آجائے ياكوئي شرى حدقائم ہورہي ہوتو وہ ضرور نا فذ ہوگی مثلاً چوری کریں گے تو ہاتھ کئے گا'اسی طرح شادی شدہ مردیاعورے زنا کرے گا تو اس کورجم کیا جائے گا اور غیرشا دی شدہ زانی کوسوکوڑے لگائے جا کیں گے وغیرہ ۔اسلام کا بیتن ہرمسلمان پر ہے اور اس پر عائدر ہے گا۔ابیانہیں ہے کہ ان تین چیز وں کی وجہ سے آپ کوا مان کی ضانت دے دی گئی ہے تو بس آپ جو چاہے کریں۔ آ كرسول اللَّمَ نَاتُنْ اللِّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ))' 'اور باقى ره كيا حساب تو وہ اللہ کے ذمے ہے''۔لینی وہ دل سے ایمان لائے ہیں یا صرف زبان سے اقرار کر رہے ہیں اوران کے دل ابھی بھی کا فر ہیں تو اس معاسلے میں میرا کوئی ذمہنیں ہے اور نہ اس معاسلے میں مجھ سے کوئی محاسبہ کیا جائے گا۔اس کا حساب اللہ لے لے گا کہ کون صرف جان بچانے کے لیے جھوٹ موٹ کا ایمان لایا ہے اور کون واقعی دل سے ایمان لایا ہے۔ حفزت معاذین جبل ڈاٹیؤ کی حدیث کا آخری حصہ بھی دہرا کیجے ۔ آپ کو یا دہوگا کہ بیہ بڑی طویل اور بہت عمدہ حدیث تھی کہ انسان کچھ دیر کے لیے اپنے آپ کومحسوس كرتا ہے كہ وہ اى ماحول كا ايك جز وہے۔اس حديث كے اخير ميں بيالفاظ آئے ہيں: ((وَإِنَّهَا أَمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ)) ''اور مجھے تھم ہوا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ كرول ' ((حَتَّى يُقِيْمُوا الصَّلاةَ وَيُوتُوا الزَّكَاةَ)) ' يهال تك كه وه (١) نماز قائم كرينُ (٢) زَكُوة اداكرينُ '((وَيَشْهَدُوا أَنْ لاَّ إِللهَ إِلاَّ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَوِيْكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ) "اور (٣) وه گوايى دين كرالله كسواكوكي معبورتين وہ تنہاہے اس کا کوئی شریک نہیں ہے اور ( گواہی دیں کہ ) محمد ( مَثَاثِیْمُ اللہ کے بند بے اوراس کے رسول ہیں'۔ ((فَاِذَا فَعَلُواْ ذَٰلِكَ فَقَدِ اعْتَصَمُواْ وَعَصَمُواْ دِمَاءَ هُمُ وَٱمْوَالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّهَا))'' كِير جب وه بير تنيوں ) كام كركز ريں گے تو وه محفوظ ہوجا ئيں ، گے اور وہ بچالیں گےاہنے مال بھی اورا پی جانیں بھی سوائے اس کے کہان پر کوئی حق آتا ہو''۔

((وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ عَزَّوَ جَلَّ))''اوران كاحساب اللهُ عزوجل كے ذمے ہے'' آ پ نے دیکھا ان دونوں احادیث میں ترتیب اور الفاظ کا تھوڑ اسا فرق ہے۔ اس حوالے سے میں نے ان سلسلہ ہائے خطابات کے ابتدامیں بیان کیا تھا کہ احادیث کےمعاملہ میں کسی لفظی فرق کا واقع ہونا یا الفاظ کی ترتیب کا آگے پیچھے ہونا کوئی بڑی بات نہیں ہے۔ مذکورہ احادیث میں بھی بات ایک ہی ہے بس الفاظ آ گے بیچھے ہیں۔ زیرِ مطالعه حدیث میں پہلے کلمہ شہادت کا ذکر ہے اور بعد میں نماز اور زکو ۃ کا' جبکہ حضرت معاذر فاشؤ کی روایت میں پہلے نماز اورز کؤ ق کا ذکر ہے اور بعد میں کلمہ شہادت کا \_ پھر کلمہ شہادت کے الفاظ بھی بعینہ وہ نہیں ہیں بلکہ حضرت معاذر ٹھٹئے کی روایت میں لا إلله الله الله كى كوائى كے ساتھ و حُدَة لا شرِيْكَ لَهُ اور حضور مَا الله كى كوائى كا كوائى كے ساتھ عَبْدُه عَ كَي كوائى بھى شامل ہے۔ اى طرح زير مطالعہ صديث ميں ((فَإِذَا فَعَلُوْا ذَٰلِكَ عَصَمُوا مِنِنَى دِمَاءَ هُمْ وَأَمُوالَهُمْ)) كـ الفاظ بينُ جَبُه حضرت معاذ ظائِيًّا كَيْ روايت مين ((فَاذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ فَقَدِ اغْتَصَمُوا وَعَصَمُوا دِمَاءَ هُمْ وَٱمْوَالَهُمْ)) ك الفاظ آئے ہیں۔مزید برآ ن زیر مطالعہ صدیث کے آخریس اِلا بِحقِق الْإِسْكَامِ ہے جبکہ وہاں اِلاَّ بحقِها كالفاظ آئے ہيں۔

## سورة التوبه كي ابتدائي آيات كاشان نزول

ان دونوں احادیث کے بارے میں بیرجان کیجے کہ اگر صرف انہی پرنگاہ جمادی جائے اوران احادیث کا پس منظراور بقیہ احادیث سامنے نہ ہوں تو بہت بردی گراہی پیدا ہوجائے گی۔ اس لیے کہ ان احادیث کے متن سے تو صاف بیہ مطلب نکلتا ہے کہ اسلام تلوار کے ذریعے بالجر پھیلا ہے 'حالانکہ بیہ تقیقت نہیں ہے' بلکہ ان احادیث کا ایک خاص پس منظر ہے۔ اس ضمن میں اصولی طور پر جان لیجے کہ قرآن مجید کی بہت می آیات کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے کہ اگران کا تاریخی پس منظر سامنے نہ ہوتو انسان ایک مغالطے میں پر سکتا ہے۔ اس تاریخی پس منظر کواصولی تغییر کی اصطلاح میں 'شانِ نزول' کہتے ہیں کہ بیس معاملہ میں' کس وقت' کب اور کن حالات کے اندر بیر آیات نازل ہوئی ہیں۔

بعینہ یمی معاملہ احادیث کا بھی ہے۔اگریہ پیش نظر ندر ہے کہ حضورا کرم مُلْاَثَیْنِ کا یہ قول کس دور کا تھااور کن حالات میں یہ بات کہی گئ تھی تو جیسا کہ میں نے ابھی کہا کہ پھر بہت بڑی گمراہی بیدا ہوجائے گی۔

آپ کو یا د ہوگا کہ جب حضرت معاذبن جبل کی طویل حدیث ہمارے زیرمطالعتھی تو اس وقت ہم نے دوسری احادیث کے حوالے سے ایک بات کو سمجھاتھا کہ در حقیقت قال فی سبیل الله کی مختلف شکلیں ہیں۔اس اہم بات کو سمجھانے کے لیے میں نے سورۃ التوبہ کی آیات کے حوالے سے تفصیل ہے بات کی تھی۔ آج بھی میں نے آغاز میں سورۃ التوبہ کی دوآیات تلاوت کی ہیں۔ان آیات کا پس منظرا درشانِ نزول جاننا بہت اہم ہے۔ سورۃ التوبہ کی ابتدائی چھ آیات ۹ ہجری میں اُس وفت نازل ہو کیں جب حج کے لیے قافلہ مدینہ سے روانہ ہو چکا تھا۔اس کے ساتھ حضور اکرم مَلَافِیْتُمْ اَخودتشریف نہیں لے گئے تھے بلکہ حضرت ابو بکر صدیق ڈائٹؤ کی امارت میں حج کا قافلہ بھیجا تھا۔ وہ قافلہ کافی سفر طے کر چکا تھا جب بیآیات نازل ہو ئیں ۔حضورا کرم ٹالٹیٹر نے ان آیات میں موجود مشرکین مکہ ہے متعلق قتل عام کے خصوصی حکم کود تکھتے ہوئے حضرت علی بڑائیا کو قافلہ کے پیچےروانہ کیااور حکم دیا کہ میرے نمائندے کی حیثیت سے جج کے اجماع میں ان آیات کا اعلانِ عام کر دو۔اب ظاہر بات ہے جو قافلہ جار ہاتھااس کی رفتارست تھی جبکہ حضرت علیٰ تنہا جارہے تھے اور تیز رفتارسواری پر تھے تو رائے ہی میں قافلے سے جا کر ملے— برى عجيب بات ہے كه حضرت ابو بكرا نے بہلا سوال بيد كيا: آمِيْر او ما مُورد ؟ كيا حضور مُلْاَثِیْزِ نے میرے بجائے آپ کوامیرالحج بنا کر بھیج دیاہے؟اگراہیاہے تو آپ إدهر آئے امارت سنجالیے اور میں اُدھر بیٹھ جاتا ہوں۔اورا گرابیانہیں ہے اور آپ میرے مامور ہیں تو پھرٹھیک ہے۔حضرت علیؓ نے فر مایا: مَامُورٌ ا میں امیرنہیں مامور ہوں البتہ سے جو چھ آیات نازل ہوئی ہیں ان کو پڑھ کرسانے کا کام حضور مُکَافِیْزِ کے میرے ذھے لگایا ہے ۔۔۔ حضرت علی کو بیز مہداری سونینے کی ایک خاص وجہ ہے کہ جس قدراہم بات ان آیات میں کہی گئی ہے وہ جب تک حضور اکرم مَثَاثِیْزَ بنفس نفیس یا آپ کا کوئی قریبی عزیز

اس کا اعلان نہ کرتاعام قبائلی زندگی کی رو سے وہ بات متند نہ بھی جاتی۔ وہ اہم بات بیھی کے آتی۔ وہ اہم بات بیھی کہ آج کے بعد سے مشرکین کے ساتھ سارے معاہدات ختم ہیں' سوائے ان کے جن کا معاہدہ خاص مدت تک ہواور انہوں نے اس ضمن میں کوئی خلاف ورزی بھی نہ کی ہو' تو ایسے معاہدوں کی مدت پوری کر دی جائے گی۔ لیکن نہ تو آج کے بعد مشرکیین کے ساتھ کوئی نیامعاہدہ ہوگا اور نہ کی معاہدہ کی تجدید ہوگی۔

نبی اوررسول میں فرق

سورۃ التوبہ کی ابتدائی آیات میں جو تھم دیا گیا ہے' اس کے پیچھے ایک پورا فلسفہ ہے' جس کے بارے میں جاننے کے لیے نبی اور رسول کے مابین مناسبت کو سمجھ لیچے ۔ نبی اور رسول قرآن کی دواصطلاحات ہیں اور بیان تین اصطلاحات کے جوڑوں میں سے ہیں جو مترادف بھی شار ہوتے ہیں اور مختلف بھی: (۱) مؤمن اور مسلم' (۲) جہاداور قال' ہیں جو مترادف بھی شار ہوتے ہیں اور مختلف بھی: (۱) مؤمن اور مسلم' (۲) جہاداور قال' اصول یہ ہے: اذا اجتمعا تفوقا واذا تفوقا اجتمعا لینی ان جوڑوں کے دونوں فرد اگراکشے آ جا کیں یا قریب قریب ہوں تو ان کے معنی مختلف ہوں گے اور اگران کا ذکر دور دور ہور ہا ہے تو یہ مترادف شار ہوں گے ۔ دوسرا متفقداصول یہ ہے کہ ان میں سے ایک عام ہے اور ایک خاص ۔ مؤمن خاص ہے اور سلم عام کینی ہرمؤمن تو لاز ما مسلم بھی ہے کین ہرمسلم مؤمن نہیں ہوسکتا — حدیث جبریل کی روشی میں ایمان کی بحث کے ضمن میں ہم یہ بات تفصیل سے پڑھ چکے ہیں ساسی طرح قال خاص ہے اور جہاد عام کینی قال تو لاز ما جہاد ہے کین جہاد لاز ما قال نہیں ہوسکتا۔ ہے اور نبی عام کینی ہررسول تو لاز ما نبی ہوسکتا۔

نی اور رسول میں فرق کیا ہے'اس میں مختلف لوگوں نے اپنے فہم'ا ہے فکر اور اپنی سوچ کے مطابق رائے قائم کی ہے۔ بعض نے کہا کہ جونبی کتاب لے کرآتا ہے وہ رسول ہے۔ یہ رائے صحیح نہیں ہے' اس لیے کہ حضرت داؤد علیا کے کوزبور دی گئی لیکن وہ رسول نہیں' نبی تھے۔ بعض نے کہا کہ جونبی نئی شریعت لے کرآئے وہ رسول ہوتا ہے۔ یہ بھی غلط ہے' اس لیے کہ حضرت مسیح علیا کوئی نئی شریعت لے کر تونہیں آئے لیکن وہ رسول بیس۔ الغرض کوئی تعریف (definition) پوری نہیں ہوتی۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نبیت الغرض کوئی تعریف (definition) ہوتی۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نبیت الغرض کوئی تعریف کی اور ہے۔

نبوت مرتبہ اور رسالت عہدہ ہے: نبوت ورسالت میں فرق کے حوالے سے اللہ تعالیٰ نے جس بات کی طرف میری ہدایت اور رہنمائی کی ہے وہ یہ ہے کہ نبوت ایک خاص مرتبہ جبکہ درسالت ایک منصب ہے بینی جب کس نبی کو کسی خاص جگہ پرتعین کر کے بھیج دیا جاتا تھا تو وہ رسول ہوجاتا ہے۔ مثال کے طور پر آپ کے ہاں سول سروس کے کیڈرز (cadres) ہیں 'وفاقی سطح پر CSP اور صوبائی سطح پر PCS افسر ہوتے ہیں۔ جو CSP افسر ہے وہ ساری عمر PSP رہے گا'اس لیے کہ بیاس کا مرتبہ ہے' البتہ اس کے منصب بدل سکتے ہیں۔ منصب کی حیثیت سے بھی بید ڈپٹی کمشز' بھی کمشنز اور بھی سیرٹری ہوگا۔ اس طرح ایک PCS افسر بھی تحصیل دار' بھی افسر مال اور بھی افسر خزانہ کیگسکتا ہے' لیکن رہے گا PCS افسر بھی تھیل دار' بھی افسر مال اور بھی افسر خزانہ کیگسکتا ہے' لیکن رہے گا PCS اس لیے کہ بیاس کا مرتبہ ہے۔

نبوت بھی ایک کیڈراور مرتبہ ہے اور رسالت منصب ہے۔ جب کوئی نبی کسی خاص مقام اور خاص قوم کی طرف بھیج دیا جائے تو وہ رسول ہو جاتا ہے۔ اس رائے کو تقویت اس سے بھی ملتی ہے کہ نبی کا لفظ بنا ہے نبائے 'بمعنی خبر دینے والا۔ اللہ تعالیٰ نبی کی طرف وحی بھیجنا ہے اور وہ لوگوں تک اس کا پیغام اور غیب کی خبریں پہنچا تا ہے 'جبکہ رسول' دسل سے ہے' بمعنی بھیجا ہوا' تو رسول کسی قوم اور علاقے کی طرف بھیجا جاتا ہے۔

نی ولی اللہ ہوتا ہے: اس حوالے سے ایک اور بات بھے کہ نبی اپی ذات میں ولی کامل ہوتا ہے ۔۔۔ جوبھی ولی اللہ ہوگا ، چاہے وہ نبی اور رسول نہیں ہے 'اس کی ذات سے خیر بھیلے گا ، وہ اللہ کی طرف ہی لوگوں کو دعوت دے گا 'اس لیے کہ بیتو اس کی فطرت اور نوع بھیلے گا ، وہ اللہ کی طرف ہی لوگوں کو دعوت دے گا 'اس لیے کہ بیتو اس کی فطرت اور نوع انسانی کے ساتھ خلوص واخلاص کا تقاضا ہے۔ اگر چہ ولی اللہ اس کام کے لیے مامور من اللہ نہیں ہے گئین وہ خیر خواہی تو کرتا رہے گا۔ مثلاً بابا فرید اللہ بن گئی شکر اللہ کی طرف سے مامور (appointed) تو نہیں تھے نہ ان پر وہی آتی تھی 'لیکن وہ دعوت الی اللہ کا فریضہ بخوبی نبھاتے رہے۔ اس طرح نبی بھی روحانیت 'شخصیت اور کر دار کے اعتبار سے اللہ کا ولی یا صدیق ہوتا ہے۔ اللہ کی طرف سے اگر اس پر وہی آگئی تو وہ نبی ہوگیا۔ اب یا تو وہ نبی ہی رہا کہ صدیق ہوتا ہے۔ اللہ کی طرف بھیلائے گا 'لیکن اگر اسے کی رسول بنا ہی نہیں 'تو بھی وہ دعوت تو دے گا 'اللہ کے بیغام کو پھیلائے گا 'لیکن اگر اسے کی خاص قوم یا علاقہ کی طرف بھیج دیا جائے ۔۔ جیسے حضرت موئی علیا ہے خرمایا گیا: خاص قوم یا علاقہ کی طرف بھیج دیا جائے ۔۔ جیسے حضرت موئی علیا ہے خرمایا گیا: خاص قوم یا علاقہ کی طرف بھیج دیا جائے ۔۔ جیسے حضرت موئی علیا ہے نہ مالی گا نے خرمایا گیا:

اس اعتبار سے وہ مامورمن اللہ ہے اور اب وہ وعوت و تبلیغ صرف اپنی طبیعت کے نقاضے ہے نہیں کر رہا ہے 'بلکہ یہ اس کا فرضِ منصبی ہے۔ ای فرق کی وجہ سے نبیوں کے لیے دوقص النبیتن' جبکہ رسولوں کے لیے' انباء الرسل' کی اصطلاحات استعمال ہوتی ہیں۔ نبی اور رسول کی حیثیت میں فرق کی بنا پر نبی اور رسول کی حیثیت میں فرق کی بنا پر نبی اور رسول کی دیثیت میں کہتا کہ مجھ پر ایمان اور رسول کی وعوت میں بھی ایک بنیا دی فرق ہے۔ وہ یہ کہ نبی یہ نہیں کہتا کہ مجھ پر ایمان لاؤ اور میری اطاعت کرو — قرآن مجمد میں حضرت یوسف علیلا کا قصہ بہت تفصیل سے بیان ہوا ہے' لیکن انہوں نے کسی مرطے پر بھی پہیں کہا کہ پہلے مجھ پر ایمان لاؤ پھر میں تہاں ہوا ہے' لیکن انہوں نے کسی مرطے پر بھی پہیں کہا کہ پہلے مجھ پر ایمان لاؤ پھر ہات ہے کہ ان پر ان کی قوم تو ایمان نبیں لائی تھی اور نہ ہی انہوں نے مطالبہ کیا تھا' البتہ دعوت ہے کہ ان پر ان کی قوم تو ایمان نبیں لائی تھی اور نہ ہی انہوں نے مطالبہ کیا تھا' البتہ دعوت انہوں نے جب کہ ان پر ان کی تو م تو ایمان نبیں لائی تھی اور نہ ہی انہوں نے مطالبہ کیا تھا' البتہ دعوت انہوں نے جب کہ ان پر ان کی تو م تو ایمان نبیں لائی تھی اور نہ ہی انہوں کے دیا میں بھی دی۔ اپ دعوت میں آپ نے دوقیدی ساتھیوں کو دعوت دینے کا ذکر قرآن تھیم میں آپ نے ۔ اس دعوت میں آپ نے نہیں کہا کہ مجھ پر ایمان لاؤ اور میر کی اطاعت کر ذبلکہ ان ہے کہا:

﴿ لِلصَاحِبَيِ السِّبُونِ ءَ اَرْبَابٌ مُّنَفَرِ فُونَ خَيْرٌ آمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْفَهَّارُ ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا اَسْمَآءً سَمَّيتُمُوهَا اَنْتُمْ وَابَآؤُكُمْ مَّا اَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلُطُنُ إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِللهِ المَرَ الَّا تَعْبُدُوْ اللَّا إِلَّاهُ \* ذَٰلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَى سُلُطُنُ إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِللهِ أَمَرَ اللَّا تَعْبُدُوْ اللَّا إِلَّا اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

''میرے جیل خانے کے رفیقو! بھلائی جدا جدا آقا ایتھے یا (ایک) اللہ یکتا و غالب؟ جن چیزوں کی تم اللہ کے سواپر ستش کرتے ہووہ صرف نام ہی نام ہیں جو تم نے اور تمہارے باپ وادانے رکھ لیے ہیں'اللہ نے ان کی کوئی سند نازل نہیں کی۔ (سن رکھو کہ) اللہ کے سواکسی کی حکومت نہیں ہے۔ اس نے حکم و یا ہے کہ اس کے سواکسی کی عبادت نہ کرو۔ یہی سیدھادین ہے' کیکن اکثر لوگ نہیں جانے۔''

اس کے برعکس رسول کا معاملہ الیانہیں ہے وہ تو اللہ کا نمائندہ بن کر آتا ہے اس لیے وہ اپنی دعوت کے آغاز ہی میں کہتا ہے کہ مجھ پرایمان لاؤاور میراحکم مانو۔جبیبا کہ حضرت نوح مایشانے اپنی قوم سے فرمایا تھا: ﴿ یَافَوْمِ اِنِّنْ لَکُمْ مَنْدِیْنٌ مَّیْمِیْنٌ ﴿ اَنِ و اربعین نؤوی کی در 326 کاریدی خطابات جمع کمی

اغُبُدُوا الله وَاتَقُوْهُ وَاَطِيْعُوْنِ۞ ﴿ (نوح) ''اے میری قوم کے لوگو! میں تمہارے لیے ایک صاف صاف خبر دار کردینے والا (رسول) ہوں۔ (تم کوآگاہ کرتا ہوں) کہ اللّٰہ کی بندگی کر داوراس کا تقویٰ اختیار کر داور میری اطاعت کرو!''

رسول کی تکذیب پرعذابِ استیصال کا نزول: نبی اور رسول کے حوالے سے ایک اور فرق ملاحظه ہو کہ اگر کسی نبی کی بات نہیں مانی گئی تو قوم پر عذاب نہیں آتا۔ جولوگ بھی نی کی دعوت واصلاح ہے مستفید ہو جا کیں گے وہ اپنی عاقبت سنوارلیں گے۔لیکن ایسا نہیں ہے کہا گرقوم نے نبی کی دعوت قبول نہ کی تو وہ قوم ہلاک کر دی جائے گی۔اس کے برعکس رسول اگراپنی دعوت'اپنے پیغام اوراپے عمل کے ذریعے سے لوگوں پر اتمام ججت کر دے اور وہ لوگ پھر بھی نہ مانیں اور ایمان نہ لائیں تو وہ لوگ مجموعی طور پرسب کے سب عذاب الهی کے ذریعے سے ختم کر دیے جاتے ہیں۔ آپ قر آن پڑھتے ہیں اور قر آن میں قوم ہود' قوم نوح' قوم صالح' قوم شعیب' قوم لوط اور آل ِفرعون کا ذکر ہتکر ار آتا ہے کہ ان کی طرف رسول بھیج گئے۔انہوں نے انکار کیا تو ان پر ایباعذاب آیا کہ ساری کی ساری قوم ہلاک ہوگئی — ایسا عذاب جس سے پوری کی پوری قوم ہلاک ہوجائے اس کو''عذابِ استیصال'' کہتے ہیں۔استیصال'اصل سے ہواور اصل کہتے ہیں جڑ کو جبکہ استیصال کامعنی ہے: کسی شے کو جڑ ہے اکھاڑ دینا۔ اگر آپ نے کسی پودے کواوپر سے کاٹ دیا تو امکان موجود ہے کہ اس میں دوبارہ بیتے نکل آئیں' پھر شاخیں آ جائیں'کیکن جس درخت کو جڑ ہے ہی اکھیڑ دیا جائے تو اس میں کسی بھی قتم کی نشو ونما کا کوئی امکان باتی نہیں رہتا۔

اس کو بول سیحے کہ کوئی فوجی ہمارے ہاں اگر سادہ کپٹروں میں پھر رہا ہے اور کسی نے اس کے خلاف اقدام نے اس کے خلاف اقدام کیا تو اس کے جرم کی نوعیت عام شہری کے خلاف اقدام کرنے جیسے ہوگی' لیکن اگروہ اپنے یونیفارم میں ہے اور آپ نے اس پر حملہ کیا تو یہ حکومت کے خلاف بغاوت شار ہوگی۔ اس طرح نبی اور رسول کی تکذیب اور ان کے خلاف اقدام کی نوعیت میں فرق ہے۔

و اربعین نووی کی در 327 عرف خطابات جمع کمی

نی کے برعکس رسول قبل نہیں ہوسکتا: رسول چونکہ اللہ تعالی کا نمائندہ بن کر کسی علاقے میں گیا ہوتا ہے تو وہ کسی صورت قتل اور مغلوب نہیں ہوسکتا۔ دیکھئے قرآن میں دو ہم عصر شخصیتوں حضرت کیجی اور حضرت عیسی پہلیم کی مثال موجود ہے۔ سور ہ آل عمران میں دونوں كاذكرساته ساته آيا ہے۔ حضرت كيل الله في الله في جومدح كى ہے اس ميں آخرى جمله ﴿ نَبِيًّا مِّنَ الصَّلِحِينَ ﴿ ﴾ ( ﴿ يَكِيلُ أَي مِن مُوكًا صالحين مين عن آيا ع جَبَه حضرت عَسَىٰ الله كَ مرح كَ آخر مِن فرمايا: ﴿ وَسُولًا إلى يَنِيْ إِنْسُواءِ يُلُ ﴾ (آيت ٢٩) ''(عیسیٰ کو) رسول بنا کر بھیجا گیا بنی اسرائیل کی طرف'' — اب یہاں نبی اور رسول ك الفاظ ا يك جكمه آ گئے تو ان كامفہوم جدا جدا ہوگا' بايں طور كه حضرت يحيٰ نبي اور حضرت عيسىٰ رسول قراریائیں گے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت یجی علیقیا کا سرقلم کردیا گیا جبکہ حضرت عیسی علیقیا کے قل کامنصوبہ بنا تواللہ نے انہیں زندہ اٹھالیا۔اس کی وجہ بیہے کہ قر آن مجید میں دوجگہ بڑے اہتمام سے فرمایا گیا ہے کہ رسول قتل نہیں ہوسکتا: (۱) سورۃ المجادلہ میں فرمایا: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لَا غَلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴿ آيت ٢١) "الله في طَرَليا بَ كم مِين اورمير ب رسول غالب آكررين كـ"\_(٢)سورة الصافات مين فرمايا: ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ۞ اِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُوْرُوْنَ۞ وَاِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْعَلِبُوْنَ۞﴾ '' ہماری سے بات تو رسولوں کے بارے میں طے ہو چکی ہے کہ لاز ماان کی مدد ہو گی' اور ہمارالشکر لاز ما فتح مند ہوگا'' — ای تناظر میں حضرت نوح ماییم کی فریاد آگئی ہے جس كا تذكره سورة القمر مين باين الفاظ آيا: ﴿ فَلَهُ عَا رَبُّهُ أَنِّي مَغْلُونٌ فَانْتَصِرْ ۞ " ' يس اس نے اپنے رب کو پکارا (اے رب!) میں تو مغلوب ہوا جار ہا ہوں پس تو بدلہ لے ان ے'-البتة قرآن مجيد ميں بعض مقامات پرقل كالفظ رسولوں كے ساتھ بھى آيا ہے'ليكن وہاں میرے نزدیک رسول کا لفظ نبی کی جگہ آیا ہے۔اس حوالے سے میں نے بیتمہید باندهی تھی کہ نبی اور رسول کا لفظ ایک دوسرے کی جگہ بھی استعال ہوسکتا ہے۔

نی اکرم مَثَاثِیْتِم کی د وبعثتیں نیماریسال

نبی اور رسول کے درمیان مندرجہ بالا نسبت کو بیان کرنے کے بعد اب اصل

اس من میں میہ بھی نوٹ کرلیں کہ حضور اکرم مُلَّا اَیْنِیْم سے مشابہ ترین رسول حضرت موں مولیٰ میں ہیں۔ دونوں صاحب کتاب صاحب شریعت اور صاحب ہجرت ہیں۔ نبی اکرم مُلَّا اِیْنِیْم بیں۔ ایک بعثت تھی آلِ اکرم مُلَّا اِیْنِیْم کی طرح حضرت موکیٰ میانی کی بھی دو بعثتیں ہوئی ہیں۔ ایک بعثت تھی آلِ فرعون کی طرف کیکن آلِ فرعون نے نہیں مانا تو وہ غرق کر دیے گئے ۔اس لیے کہ آلِ فرعون کے لیے آپ بحثیت رسول مبعوث ہوئے اور اللہ کا قانون ماقبل بیان ہوا ہے فرعون کے دیوں کو گئے دائی بیان ہوا ہے کہ رسول کی دعوت کو اگر نہ مانا جائے تو پھر نہ مانے والوں پر عذا ب استیصال آتا ہے اور پوری قوم ہلاک ہوجاتی ہے۔

حضرت موکی این کا دوسری بعثت بنی اسرائیل کی طرف تھی اوران کے لیے آپ کی حثیت نبی کی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ یہودی نافر مانی پر نافر مانی کرتے رہے کیکن ان کو صرف سزا دی گئی اوران پر عذا ب استیصال نہیں آیا ۔ اس سے بردی نافر مانی کیا ہوگ کہ جب قال کا تھم ہوا تو انہوں نے کورا جواب دے دیا: ﴿ فَاذْهَبْ اَنْتُ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً اِنَّا هُهُنَا فَعِدُوْنَ ﴾ (المائدة) ''جاؤتم اور تمہارا رب جنگ کروہم تو یہیں بیٹے

میں''۔اس جواب پرحضرت موی الیا کواتن بیزاری ہوئی کہ آپ نے دعا مانگی: ﴿ رَبِّ إِنِّي لَا آمُلِكُ اِلَّا نَفْسِيْ وَآخِيْ فَافْرُقُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَلسِقِيْنَ۞﴾ (المائدة) '' پروردگار! مجھےاختیار ہے تو بس اپنی جان کا یا اپنے بھائی (ہارون) کی جان کا'پس تو ہارے اور اس نا نہجار قوم کے درمیان تفریق پیدا کر دے''۔حضرت مویٰ مالیا کی اس بیزاری کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ چھ لا کھ کے مجمع میں سے صرف دوافراد پوشع بن نون اور كالب بن بوفنا قبال كے ليے تيار ہوئے۔اس طرح حضرت موى اور ہارون ﷺ كوملا کریہ چار ہو گئے ۔اب چار آ دمی تو جنگ نہیں کر سکتے —اینے بڑے جرم پر بھی عذابِ استیصال نہیں آیا اس لیے کہ حضرت مولیٰ مائیے کی حیثیت ان کے لیے رسول کی نہیں طبکہ نبی کی تھی۔البتہ اس جرم پر ان کوسزا دی گئی کہ چالیس سال تک ارضِ مقدس سےمحروم رہے اور اسی صحرا میں بھٹکتے پھرے ۔ ان حیالیس سالوں کے دوران حضرت مویٰ اور حضرت ہارون ﷺ کا انتقال ہو گیااور و ہسل ختم ہوگئ جس نے اس جرم کا ارتکاب کیا تھا اوراس کی جگہ ایک نئ نسل نے لے لی جو یہاں صحرامیں پیدا ہوئی کیبیں بلی بڑھی اس نے مختلف قتم کی سختیاں جھیلیں تب ان کے اندر جہاد کا ولولہ پیدا ہوا اور پھر انہوں نے حضرت پوشع بن نون کی زیر قیادت جهاداور قبال کیا۔

#### بنی اساعیل اوراُمیّن کے لیے عذابِ استیصال کا حکم

کوڑا برسایا گیا'بایں طور کہ سارے بڑے بڑے سردارختم ہو گئے۔ اس جنگ میں فرشتے بھی مسلمانوں کی طرف سے لڑر ہے تھے۔ ایک صحابی کہتے ہیں کہ میں کسی کا فر کی طرف اسے مارنے کے لیے آگے بڑھا تو میں نے دیکھا کہ میرے تلوار چلانے سے پہلے ہی اس کی گردن اڑگئی۔ بید دراصل عذاب اللی کی ایک شکل تھی۔ عذاب کی آخری قبط نبی اس کی گردن اڑگئی۔ یہ دراصل عذاب اللی کی ایک شکل تھی۔ عذاب کی آخری قبط نبی اکرم مُلَّا اللَّهِ آگے آخری دور میں نازل ہوئی جب سورۃ التوب کی ابتدائی آیات نازل ہوئی جب سورۃ التوب کی ابتدائی آیات نازل ہوئی جب سورۃ التوب کی ابتدائی آیات عام نہیں ہیں 'بلکہ اس پس منظر میں ان کا تھم جاؤگے۔ لہذا سورۃ التوب کی ابتدائی آیات عام نہیں ہیں' بلکہ اس پس منظر میں ان کا تھم خاص اُمیین اور بنی اساعیل کے لیے ہے۔

ای طرح زیرمطالعہ حدیث اور حضرت معاذین جبل بڑائٹوئا کی حدیث کا وہ حصہ جو قبل ازیں میں نے آپ کے ساتھ خاص قبل ازیں میں نے آپ کے سامنے بیان کیا ہے 'بید دونوں اس پس منظر کے ساتھ خاص ہیں۔اگر میہ پورا پس منظر سامنے نہ ہوا ور ان احادیث کو عام سمجھ لیا جائے تو بہت بڑی غلط نہنی اور بہت بڑی گمراہی بیدا ہو سکتی ہے کہ اسلام بالجبر تلوار کے ذریعے پھیلا ہے۔

سورۃ التوبہ کے اندر ہی اہل کتاب کے لیے اس حوالے سے ایک علیحدہ قانون آیا ہے کہ اگر یہ ایمان نہیں لاتے تو چھوٹے بن کرر ہیں اور ہاتھ سے جزید یں لیکن یہ امین اگر نہیں مانیں گے تو ان کافل عام ہوگا۔ اگر چہ معاطمے کی نوعیت بالفعل بیر ہی کہ قتل عام کی نو بت نہیں آئی اور سب کے قتل عام کی نوبت نہیں آئی اور سب کے سب ایمان لے آئے اور جولوگ ایمان نہیں لائے وہ جزیرہ نمائے عرب کو خیر باد کہہ کر چلے گئے۔

### 

اس ضمن میں ایک دلچسپ بات میہ ہے کہ ہمارے ملک پاکستان میں چرّ ال کے ساتھ ایک چھوٹا ساعلاقہ'' کا فرستان' ہے اور اس سے بالکل ملحق افغانستان میں ایک علاقہ'' نورستان' ہے ۔ مید دونوں اصل میں مل کر ایک قوم میں اور ان کا کہنا ہے کہ ہم قریثی ہیں۔ ہمارے آباء وأجدا دسور ۃ التوبہ کی ابتدائی آیات نازل ہونے اور قتلِ عام

و اربعین نووی کی در 331 می و 30 می و خاات بعد کاس آخری می کی اس آخری می کے آجانے کے بعد جزیرہ نمائے عرب چھوڑ کر بھا گے تھے اور عراق میں آ بیے تھے۔ لیکن جیسے جیسے اسلامی نقوحات کا دائرہ کار بڑھتا گیا تو بیلوگ بھی آگے بڑھت گئے اور عراق ایران افغانستان سے ہوتے ہوئے چڑ ال سے ملحقہ ان پہاڑی علاقوں تک پہنے گئے۔ اس طرح بیر سارا علاقہ 'کافرستان' کہلانے لگا۔ لیکن جب احمد شاہ ابدالی کا انگریزوں کے ساتھ ایک معاہدہ ہوا اور افغانستان وجود میں آیا تو اس علاقے کا ایک مکڑ اونغانستان میں چلا گیا اور ایک کلڑ اہندوستان میں آگیا جو آب یا کستان میں ہے۔ افغانستان میں وائی کابل امیر دوست محمد خان نے ان لوگوں کے ساتھ وہی معاملہ کیا جو سورۃ التو بہی ابتدائی آیات میں بیان ہوا ہے' یعنی ان کوالٹی میٹم دے دیا کہ ایمان لاو ورنہ قل کردیے جاؤ گے تو وہ ایمان لے آئے اور اس کے بعد سے بیعلا قد' نورستان' کہلا تا ہے کہ رہے جاؤ گے تو وہ ایمان لے آئے اور اس کے بعد سے بیعلاقہ 'نورستان' کہلا تا ہے۔ ان کے ایک عالم دین کہتے تھے کہ چونکہ ہم قریش ہیں اہذا مہدی ہم میں سے ہوگا۔ وہ ایک بار یہاں آئے تھے اور ان سے میری ملاقات ہوئی تھی۔ یہ یوگ مسلک کے اعتبار ایک بار یہاں آئے تھے اور ان سے میری ملاقات ہوئی تھی۔ یہ یوگ مسلک کے اعتبار ایک بار یہاں آئے تھے اور ان سے میری ملاقات ہوئی تھی۔ یہ یوگ مسلک کے اعتبار ایک بار یہاں آئے تھے اور ان سے میری ملاقات ہوئی تھی۔ یہ یوگ مسلک کے اعتبار

ایک باریہاں آئے تھے اور ان سے میری ملاقات ہوئی کی۔ یہ توک مسلک کے اعتبار سے سلفی لین اہل حدیث ہیں اور شریعت کے بڑے پابنداور پختہ عقائد کے حامل ہیں۔

دوسری طرف اس علاقے کا جو کھڑا پاکستان میں ہے وہ آج بھی' کا فرستان' کہلاتا ہے اور وہ اپنے پرانے کفر پر قائم ہیں۔ پاکستانی حکومت نے اس علاقہ کوسیاحت کے لیے محفوظ (preserve) کررکھا ہے کہ لوگ آئیں اور دیکھیں کہ ان کی روایات (customs) کیا ہیں' ان کی عور تیں ناچی کیسی ہیں' ان کے لباس کیسے ہوتے ہیں' وغیرہ۔

#### عكرمه بن ابوجهل كاوا قعه

سورۃ التوبہ میں قتل عام کے اس آخری تھم کے آجانے کے بعد جزیرہ نمائے عرب سے بھاگنے والوں میں ابوجہل کا بیٹا عکر مہ بھی تھا۔ ابوجہل کی طرح وہ بھی اپنی ہٹ کا پکا تھا۔ وہ ایمان نہ لا یا اور کشتی میں سوار ہو کر حبشہ کی طرف فرار ہونے لگا ۔ جیسے بھی مسلمانوں نے اہل مکہ کے ظلم وہتم سے تنگ آ کر مکہ سے حبشہ کی طرف ہجرت کی تھی ۔ مسلمانوں نے اہل مکہ کے ظلم وہتم سے تنگ آ کر مکہ سے حبشہ کی طرف ہجرت کی تھی ۔ سبحیرہ قلزم (Red Sea) میں طوفان آنے کی وجہ سے کشتی ہیکو لے لینے لگی۔ اس پر سب کشتی والوں نے مل کر اللہ کو پکارا: یا اللہ! ہمیں اس مصیبت سے نکال لے۔ عکر مہ نے

و اربعین نُووی کم دور اس می اس کا است عزی اور منات کو پکار نے کہ بجائے سوچا کہ مصیبت کی اس کھڑی میں ہم ہمل کا ت عزی اور منات کو پکار نے کے بجائے ایک اللہ کو مدد کے لیے پکار رہے ہیں تو اس کا مطلب سے ہے کہ ہماری فطرت میں اور دلوں میں لات منات عُری ہم ہم وغیرہ نہیں بلکہ اللہ ہی اللہ ہے۔ اسی اللہ کی طرف تو محمد کا اللہ ہی اللہ ہے۔ اسی اللہ کی طرف تو محمد کا اللہ ہی اللہ ہی اللہ کی معرکوں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور حضرت ہوئے۔ پھر انہوں نے جہاد کے کئی معرکوں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور حضرت الوبکر ڈائٹو کے دور خلافت میں مسیلمہ کذاب کے خلاف جہاد کرتے ہوئے شہادت کا بلند درجہ حاصل کیا۔ دَضِی اللّٰهُ عَنْهُ۔

#### قال کی تین صورتیں قال کی تین صورتیں

قر آن حکیم اورسیرت النبی مَثَاثِیْزِ میں ہمیں قبال کا معاملہ تین سطحوں پر ملتا ہے۔ قال کی پہلی صورت: بیقال حضور مَنْ النَّیْزِ کا بنیا دی فریضہ تھا کہ اللہ کے دین کو غالب کرنے کے لیے قال کرنا جبکہ دعوت وتبلیغ کے ذریعے ہے اتمام جمت ہو چکا ہؤاور دوسری طرف ا یک معتد به تعداد میں لوگ تیار ہو چکے ہیں جودین پڑمل پیرا ہوں' منظم بھی ہوں' اور جان دینے کو تیار ہوں۔ بید دوشرطیں جب پوری ہوجا ئیں تو پھر جوبھی راستے میں مزاحم ہےاس ے قال ہوگا۔اے'' قال فی سبیل اللہ'' کہاجاتا ہے جو جہاد فی سبیل اللہ کی چوٹی (top) ہے۔ دیکھئے' حضورا کرم مُلافیظ نے اپنی بعثت کے پہلے بندرہ برس تک دعوت وتبلیغ' وعظ و تلقین'نصیحت' تربیت' تز کیهاورتعلیم پرزور دیا۔ بیسب کچھبھی جہاد فی سبیل الله تھا۔ پھر اس کے بعد قبال شروع ہو گیا اور واضح کر دیا گیا کہ جب تک دین غالب نہ ہو جائے اور فتنه ختم نہ ہوجائے بیقال جاری رہے گا۔ بیقال گویا آخری مرحلہ ہے جہاد فی سبیل اللہ کا' کیکن اس کے لیے پچھشرا کط ولوازم ہیں۔ پہلے حقیقی ایمان دلوں میں رایخ کیا جائے' شریعت کواینی ذات اورایئے گھریر نافذ کیا جائے ۔ پھرایسے لوگوں کی تربیت اور تز کیہ کیا جائے'ان کونظم وضبط کا خوگر بنایا جائے اور ایک جماعت کی صورت میں ایک امیر کے پیچھیے چلنے والا بنایا جائے۔ بیسب پاپڑ پلنے پڑتے ہیں تب جا کر قال کی منزل آتی ہے۔ بیر قال آج بھی ہوسکتا ہے کہ کسی غیرمسلم اکثریت والے ملک میں چندمسلمان اٹھ

کھڑے ہوں۔ وہ دعوت دیں اور ان کی دعوت کے نتیج میں اگر وہاں معتد بہ تعداد میں لوگ ایمان لے آئیس تو وہ اپنی جماعت بنائیں' اور اگر ضرورت پڑے تو قال کریں۔ اس کے نتیج میں وہاں پر زمین کا جو حصہ بھی ان کومل جائے اس میں اللہ کا دین قائم کرلیں۔ اس طرح کی صورتِ حال کسی مسلمان ملک میں بھی بیش آئی ہے۔ لیعنی اگر کہیں مسلمان حکمر ان ہی شریعت کے نفاذ اور اسلام کے نظام کے قیام کی راہ میں رکاوٹ بے بیٹھے ہوں تو ان کے خلاف بھی قال ہوسکتا ہے۔ یہ امام ابوضیفہ کا فتو کی ہے اور میں اس کا قائل ہوں۔ اہل حدیث حضرات اس معاطے میں بہت نرم ہیں اور ان کا موقف ہے کہ مسلمان حکمر ان خواہ کیے بھی ہوں ان کے خلاف خروج' بعناوت اور قبال نہیں ہوسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ عرب مما لک میں آمر اور بادشاہ آرام سے بیٹھے ہوئے ہیں اور ہوسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ عرب مما لک میں آمر اور بادشاہ آرام سے بیٹھے ہوئے ہیں اور انہیں کوئی خطرہ نہیں' جبکہ ایر انہوں نے ہمت کر کے بادشاہ کو بھگا ویا اور اس کے لیے جان بیانی مشکل ہوگی۔ میرے نزدیک ایک قال تو یہ ہواور قرآن مجید میں اکثر و بیشتر جو بیانی مشکل ہوگی۔ میرے نزدیک ایک قال تو یہ ہواور قرآن مجید میں اکثر و بیشتر جو قال کا کھم آیا ہے وہ اس قال ہو عال ہوئی۔

اس وقت دنیامیں ڈیڑھارب مسلمان ہیں اوروہ بس نام کے مسلمان ہیں۔اگرہم واقعی مسلمان ہوتے والے ہیں۔اگرہم واقعی مسلمان ہوتے تو کیا دنیامیں یوں ذکیل وخوار ہوتے ؟

ہیں آج کیوں ذلیل کہ کل تک نہ تھی پند گنتاخی فرشتہ ہاری جناب میں!

ظاہر بات ہے کہ مسلمانوں کے کسی ملک میں حکومت بھی اسی طرح کے نام نہاد مسلمانوں کی ہوگی۔اگرکوئی تحریک اسلامی اس حد تک پہنچ جائے کہ دعوت و تبلیغ کے ذریع سے اس کی جانب سے لوگوں پر اتمام جحت بھی ہوگیا ہواور ایک جماعت ' حزب اللہ' بھی ایسی تیار ہو چکی ہو جو خود بھی اللہ کے احکام پر کاربند ہواور وہ منظم ہوکر ایک امیر کی اطاعت کواپنے اوپر لازم بھی کر لے تو پھر چاہے وہ حکومت نام کے مسلمانوں کی ہوان کے خلاف بھی قال جائز ہے۔اس قال کو کوئی حرام قرار نہیں دے سکتا۔ یہ کام صرف حجو نے مدی نبوت غلام احمد قادیانی نے کیا کہ قال کوحرام قرار دے دیا۔ع ''دیں کے حصوفے مدی نبوت غلام احمد قادیانی نے کیا کہ قال کوحرام قرار دے دیا۔ع ''دیں کے حصوفے مدی نبوت غلام احمد قادیانی نے کیا کہ قال کوحرام قرار دے دیا۔ع ''دیں کے

ليحرام ہے اب دوستو قال 'اِ اس اعتبار سے بہت گراہ کن بات ہے اس ليے كه قال تو قيامت تك جارى رہے گا۔ رسول الله كَالْيَّا كَا ارشاد ہے: ((اَلْجِهَادُ مَاضِ مُنْدُ بَعَنَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله اَنْ يُقَاتِلَ آخِرُ اُمَّتِي اللَّهَ جَالَ))(١) ''جہاداس وقت سے جارى ہے جب سے الله تعالى نے مجھے مبعوث كيا اور (جارى رہے گا) يہاں تك كه ميرى امت كا آخرى حصد حال سے جنگ كرے گا۔''

البتہ یہضرورہ کہ آئ کے حالات میں اس کا ایک متبادل بھی موجودہ ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حکومتیں آئ کل بہت طاقتور ہیں اور ان کے پاس لا کھوں کی تعداد میں مسلح افواج ہیں ہری بری بری اور فضائی فور مز ہیں ہوائی جہاز گن شپ ہیلی کا پٹر زاور ٹینک ہیں جبکہ عوام بالکل نہتے ہیں اس لیے مقابلہ بالکل غیر مساوی (unequal) ہے ۔ تو اس کا بدل یہ ہے کہ ایک منظم پر امن عوامی تحریک برپا کی جائے جو حکومت کو بہا لے جائے۔ بدل یہ ہے کہ ایک منظم پر امن عوامی تحریک برپا کی جائے جو حکومت کو بہا لے جائے۔ اس میں قربانیاں دینی پڑیں گی ۔ جولوگ بھی یہ کام کریں گے ان پر ملک کی فوج گولیاں چلائے گی راکٹ برسائے گی کیکن بالآخر کچھڑ سے کے بعد فوج ہاتھ اٹھادے گی کہ ہم جائے ہوا دی گی کہ ہم وطنوں کو مزید قتل نہیں کر سکتے ۔ ہمارے ہاں کے 192 کی کہ ہم ایسا ہو چکا ہے اور ایران میں بھی یہی ہوا تھا۔

قال کی دوسری شکل: دوسری نوعیت کے قال کا بس تھم آیا ہے اور وہ بالفعل ہوانہیں ہوا ہے۔ اس کا ذکر سورۃ التوبہ کی ابتدائی آیات اور ہمارے زیر مطالعہ احادیث میں ہوا ہے۔ اس کو قال نہیں 'بلکہ قبل عام کہنا چا ہے' اس لیے کہ یہاں لفظ قال نہیں آیا بلکہ کہا گیا ہے: ﴿ فَافْتُلُو هُمْ مَ حَیْثُ وَ جَدُتُهُ مُو هُمْ ﴾ ''قتل کرو انہیں جہاں بھی تم انہیں پاؤ''۔ ہوں کو دسری وجہ یہ ہے کہ قال تو دوگر وہوں کے درمیان ہوتا ہے جبکہ وہ تو مقابلے میں تھے ہی نہیں ان کی جڑ تو بدر میں ہی کٹ گئ تھی۔ ان کی قوت ختم اور ان کی کمرٹوٹ چکی تھی۔ درحقیقت بیان کے قبل عام کا تھم تھا' اگر چہ اس کی نوبت نہیں آئی' بایں طور کہ ان کی درحقیقت بیان لے آئی اور باقی عرب سے بھاگ گئے۔

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الجهاد وباب في الغزو مع اتمة الجوري

ور اربعین نؤوی کم محدی در 335 ی در خطابات جمد کمری

قال کی تیسری شکل: قال کی تیسری شکل جوہمیں قرآن کیم اور سیرت النبی مُنَالِیَّا آئے۔ ملتی ہے وہ یہ ہے کہ ایک ملک میں اسلامی انقلاب آجائے اور اسلام بطور وین غالب آجائے تو اے آگے پھیلانے کے لیے قال کرنا۔ اس قال کا ذکر سورۃ التوبہ ہی کی آیت ۱۲۳ میں ہوا ہے۔ فرمایا:

﴿ لِنَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمُ مِّنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيْكُمُ غِلْظَةً ۚ وَاعْلَمُوۡۤا اَنَّ اللّٰهَ مَعَ الْمُتَّقِيْنَ۞﴾ (النوبة)

''اے اہل ایمان! قبال کروان کفار ہے جوتم سے متصل ہیں (یعنی تمہاری سرحدوں کے ساتھ ساتھ ہیں) اور جا ہے کہ وہ تمہارے اندر تختی محسوس کریں۔ اور جان لو کہ اللہ پر ہیز گاروں کے ساتھ ہے۔''

حضورا کرم کا تی اور دور میں دو بردی جنگوں کا معاملہ شروع ہوگیا تھا' ایک شام سے ہوکر سلطنتِ روم تک اور دوسری عراق سے ہوکر سلطنتِ ایران تک ۔ شام کے خلاف جو فوج کشی ہوئی اس کا ایک سبب بظاہر موجود تھا کہ وہاں کے حکمران نے حضور مُلَا تَلَیْلُمْ کے ایک ایک سبب بظاہر موجود تھا کہ وہاں کے حکمران نے حضور مُلَا تُلَیْلُمْ کے ایک ایک کا قتل تینی طور پر اعلانِ بغاوت ہوتا ہے' چنانچہان پر فوج کشی کی گئ کی اصل سبب دین اسلام کو آگے سے آگے پھیلا نا تھا۔ اس بات کو تقویت اس سے ملتی ہے کہ ایران نے تو پجھنیں کیا تھا' پھر بھی اس کے خلاف قبال اس لیے کیا گیا کہ اس دین کو پوری دنیا میں پھیلا نا ہے۔ یہ دین صرف عرب کے لیے نہیں بلکہ سے بوری دنیا کے لیے آیا ہے۔ اس مقصد کے لیے ایران میں فوج کشی کی گئ ۔ لہذا سور قالو بہ کی ہی آ یہ ۔ اس مقصد کے لیے ایران میں فوج کشی کی گئ ۔ لہذا سور قالو بہ کی ہی آ یہ ہے۔ اس مقصد کے لیے ایران میں فوج کشی کی گئ ۔ لہذا سور قالو بہ کی ہی آ یہ ہے اوراس میں جواحکام آگے ہیں وہ حتمی ہیں۔

ہمارے ہاں ڈاکٹر حمیداللہ مرحوم نے'' میٹاقی مدینہ' کو اسلام کا دستور قرار دے کر ایک بہت بڑا مغالطہ پیدا کر دیا ہے۔ یصحیح نہیں ہے' اس لیے کہ میٹاقی مدینہ تو مدینہ کے مشتر کہ دفاع (Joint defence) کا ایک معاہدہ تھا۔ رسول اللہ مُثَاثِیْمُ نے انتہائی بصیرت کا مظاہرہ کرتے ہوئے یہودیوں کے ساتھ معاہدہ کرکے انہیں جکڑ لیا کہ اب اگر مدینہ پر حملہ ہوگا تو ہم سب مل کر حملہ آور سے جنگ کریں گے اور مدینہ کا دفاع کریں گے۔ بیتوان کی اپنی بدعہدی تھی جس کی وجہ ہے انہیں مدینہ سے نکال باہر کیا گیا۔ جزیرہ نمائے عرب میں اسلام کی بالا دسی قائم ہونے کے بعد و ہاں پر آبادیہود و نصار کی کواختیار دے دیا گیا کہ یا تو اسلام لے آئیں یا جزید دین کینی اسلام کی بالا دسی تسلیم کریں۔اگر بید دنو ل منظور نہیں تو پھر جنگ کے لیے تیار ہوجا کیں۔

اس کے بعدمسلمان فوج جہاں بھی گئی وہاں انہوں نے یہی تین متباول مطالبات (alternatives) پیش کیے: کیہلی صورت مید کہ اسلام لے آؤ 'ہمارے برابر کے ہوجاؤ گے۔ہم یہ بھی نہیں کہیں گے کہ ہم سینئرمسلمان ہیںتم جونیئرمسلمان اور ہمارے حق زیادہ بين تمهار يم بين - بلكه "المُسلم كفو لكل مُسلم" كااصول لا كوموكا - الرايمان خہیں لاتے تو دوسری صورت یہ ہے کہ اللہ کے دین کی بالا دی قبول کرؤ پنیے ہو کرر ہواور اینے ہاتھوں سے جزید دو۔ اگریہ بھی قبول نہیں تو تیسری صورت یہ ہے کہ آؤ میدان میں ۔ پھرتلوار ہمارے اورتمہارے درمیان فیصلہ کرے گی ۔اسی کے شمن میں بیآیت ہے جس پر توجہ بہت کم ہوتی ہے: ﴿ يَاۤ يُتُهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمُ مِّنَ الْكُفّار ﴾ فلاہر بات ہے كە صحابة كرام وئين فورى طور پرچين سے تو جنگ نہيں كر كتے تھے' صرف انہی ہے کر سکتے تھے جن کی سرحدیں عرب کے ساتھ ملتی ہیں ۔۔ دیکھئے جزیرہ نمائے عرب کے ایک طرف خلیج' دوسری طرف بحیر ہ قلزم اور پنیچ بحیر ہُ عرب ہے۔ اب دو ہی ملک تھے' ایک عراق جواریان کے تالع تھا' لہذا عراق ہے ہوکراریان' جبکہ دوسری طرف شام' جوتا بع تھاروم کے ۔لہذاصحا بہکرامؓ نے ان سے جہاد کیا اوران کو فتح کر کے اسلامی ریاست کا حصہ بنایا۔

میں نے کئی مرتبہ یہ بات واضح کی ہے کہ آج کے دور میں اللہ کے دین کا قیام قبال کے بغیر بھی ممکن ہے اور اس کے لیے غیر سلح بعناوت اور پُرامن عوا می تحریک ان شاءاللہ کا میں مکن ہے اور اس کے ایک وفعہ دنیا میں کہیں اسلام قائم ہو جائے تو پھر اس کو پھیلانے کے لیے فوج کئی کہی ضرورت نہیں پڑے گی۔اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ کا نظام پوری دنیا کی نگاہوں کے سامنے ہوگا۔ ٹیلی ویژن اخبارات اور انٹرنیٹ کے نظام پوری دنیا کی نگاہوں کے سامنے ہوگا۔ ٹیلی ویژن اخبارات اور انٹرنیٹ کے

ذریعے پوری دنیا کے لوگ دیکھ رہے ہوں گے کہ انہوں نے کس قدر عمدہ نظام بنادیا ہے تو کون نہیں چاہے گا کہ اچھی چیز کو اختیار کرے ۔ ان شاء اللہ ای کے ذریعے سے بات پھیل جائے گی لیکن یہ یا درہے کہ آج کے دور میں بھی قبال حرام نہیں ہے اور آیا تی قبال کا حکم آج کے لیے بھی ہے ۔ اگر کہیں اس کا موقع ہوتو پھر فوج کشی کر کے پڑوی ملک کودین اسلام کے تابع لایا جاسکتا ہے۔

#### ربّ العالمين كا قانونِ عذابِ استيصال

جیسا کہ قبل ازیں بیان ہو چکا' سورۃ التوب کی ابتدائی آیات کے نزول کے بعد بنی اساعیل کے لیے کوئی اختیار نہیں تھا' ان کے لیے بس یہی ایک آپٹن تھا کہ اسلام لے آو' ور فقل کر دیے جاؤگے۔ ایسا کیوں ہوا' اس بارے میں نوٹ کرلیں کہ بیسنت اللہ کے تحت ہوا ہے۔ سابقہ اقوام کے بارے میں بھی اللہ کا یہی طریقہ رہا ہے کہ جس قوم کی طرف کی رسول کو بھیجا گیا اور اس نے اپنی دعوت و تبلیغ کے ذریعے سے اتمام جحت کردیا' لیکن پھر بھی وہ قوم کفر پراڑی رہی اور ان میں سے استے لوگ بھی ایمان نہیں لائے کہ وہ اپنی قوم کے خلاف جنگ کر سکتے تو اس کے بعد یہ شکل ہوتی تھی کہ اللہ تعالی کی طرف سے عذا ب استیصال آتا اور اس قوم کونسیا منسیا کر دیا جاتا۔

اس حوالے سے چھتو موں تو م ہود تو م مود تو م الی کو تو م الی اس حوالے سے چھتو موں تو م ہود تو م مالی کو تحت ہلاک کردی آل فرعون کا ذکر قرآن مجید میں بار بارآتا ہے کہ جواس قانون الہی کے تحت ہلاک کردی گئیں۔ اس ضمن میں سورۃ العنکبوت کی آیت ، ہم خصوصی اہمیت کی حامل ہے ، جس میں اس عذاب استیصال کی مختلف صور تیں بیان کی گئی ہیں۔ فر مایا: ﴿ فَکُلّا اَحَدُنَا بِدَنْدِهِ ﴾ ''چنانچہ ہم نے ان میں سے ہرایک کو اُس کے گناہ کی پاداش میں پکڑا''۔ ﴿ فَمِنْهُمْ مَنْنُ اَرِسُلُنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾ ''تو ان میں وہ بھی تھے جن پر ہم نے زور دار آندھی کی تھیجی'' سے یہ ندھی قوم لوظ پر بھی آئی تھی جوزار لے سے تلیث ہوجانے والی بستیوں پر بھی اُندھی کا عذاب آیا تھا' بھراؤ کرنے کے لیے بھیجی گئی تھی۔ اس سے پہلے قوم عاد پر بھی آندھی کا عذاب آیا تھا' جس کا ذکر سورۃ الحاقہ میں اس طرح آیا ہے: ﴿ وَاَمَنَا عَادٌ فَاهْلِکُو الْ بِونِیحِ صَوْصَهِ جَس کا ذکر سورۃ الحاقہ میں اس طرح آیا ہے: ﴿ وَاَمَنَا عَادٌ فَاهْلِکُو الْ بِونِیحِ صَوْصَهِ جَس کا ذکر سورۃ الحاقہ میں اس طرح آیا ہے: ﴿ وَاَمَنَا عَادٌ فَاهْلِکُو الْ بِونِیحِ صَوْصَهِ حَسَنُ صَالَ کُورِ الْحَسْدِ مِسْلُورِ مَنْ اللّٰ کُونَا بِونِیحِ صَوْصَهِ جَس کا ذکر سورۃ الحاقہ میں اس طرح آیا ہے: ﴿ وَاَمَنَا عَادٌ فَاهْلِکُوا بِونِیحِ صَوْصَهِ حَسْلُ کُونَا بِونِیحِ صَوْصَهِ حَسْلُ کَانَا کُونُ کُونِیکِ مَنْ اللّٰ کُونُ الْمِنْ کُونُ اللّٰ کُونَا فِورِ کُونُ کُونُ کُونُ اللّٰ کُونُ اللّٰ کُونُ اللّٰ کُونُ اللّٰ کُونُ اللّٰ کُونُ اللّٰ کے اللّٰ کونیک کی کانوں کی کونوں کی کی کونوں کونوں کی کونوں کی کونوں کی کونوں کونوں کونوں کی کونوں کی کونوں کونوں کونوں کی کونوں کی کونوں کونوں کے کی کی کونوں کونوں کی کونوں کونوں کی کونوں کونوں کونوں کی کونوں کونوں کی کونوں کونوں کونوں کی کونوں کونوں کی کونوں کونوں کونوں کی کونوں کونوں کونوں کی کونوں کونوں کونوں کی کونوں کی کونوں کی کونوں کونوں

عَاتِيَةٍ ﴿ سَخَّوَهَا عَلَيْهِمْ سَنْعَ لَيَالٍ وَّثَمَانِيَةً أَيَّامٍ ﴿ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيْهَا صَوْعَى ﴿ كَانَهُمْ أَعْجَازُ نَخُلِ خَاوِيَةٍ ﴾ ﴿ 'اورقومُ عاد كِلوگ ہلاك كيے گئے تيز آندهى سے جوان پرمسلط كردى كئى سات راتيں اورآ ٹھردن تك 'بر بادكرديے كے ليے' پس توديكها ان لوگول كو جوگرى ہوئى مجوروں كے تنوں كى طرح كچپڑے پڑے تھے'۔ روایات میں آتا ہے كہ اس ہوا میں كنكراور پھر بھى تھے جوگوليوں اور ميز الكوں كى طرح انہيں نشانہ بناتے تھے اوروہ آندهى اتنى زوردارتھى كہ انسانوں كوز مين پر بننے بننے كر كھيئتى تھى۔ هذانہ بناتے تھے اوروہ آندهى اتنى زوردارتھى كہ انسانوں كوز مين پر بننے بننے كر كھيئتى تھى۔

﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ اَتَحَذَتْهُ الصَّيْحَةُ ﴾ ''اور ان میں وہ بھی تھے جنہیں چنگھاڑنے آ پکڑا''۔اس سے قوم ِ ثمود کے لوگ اور اہل مدین مراد ہیں جن پرایک زور دار آواز آئی جس کے نتیج میں سب ہلاک ہوگئے ۔۔۔ واضح رہے کہ قیامت والی عظیم ہلاکت بھی ایک آواز ہی سے ہوگ ۔ آپ نے مجدوں میں دیکھا ہوگا کہ نماز کے دوران کی وقت لا وَدُسِیکراَپ سیٹ ہوگر چنے مارنی شروع کردے تو واقعہ یہ ہے کہ نمازیوں کی جان پر بن جاتی ہے۔ اس اعتبارے تیز آواز میں بھی ہلاکت خیزی موجود ہے۔

آ گے فرمایا: ﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ ﴾ ''اوران میں ان میں وہ بھی تھے جنہیں ہم نے زمین میں دھنسا دیا''۔اس ضمن میں قارون کا ذکر سورۃ القصص'آیت الم میں ہوا ہے جہال فرمایا گیا: ﴿ فَحَسَفْنَا بِهِ وَبِدَادِهِ الْاَرْضَ ﴿ ﴾ ''تو ہم نے اُسے اوراُس کے کل کوزمین میں دھنسا دیا''۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے قارون' نحسف اوراُس کے عذاب کا شکار ہوگیا۔

﴿ وَمِنْهُمْ مِّنُ اَغُولُنَا ﴾ ''اوران میں وہ بھی تھے جن کوہم نے غرق کر دیا'' نے قرق کیے جانے کا عذاب دو تو موں پر علیحدہ علیحدہ طریقے سے آیا تھا۔ قوم نوح کو تو ان کے گھروں اور شہروں میں ہی غرق کر دیا گیا تھا' جبکہ فرعون اور اس کے لاؤلشکر کومحلوں اور آبادیوں سے نکال کر سمندر میں لے جا کرغرق کیا گیا۔ آخر میں فر مایا: ﴿ وَمَا کَانَ اللّٰهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلٰكِنْ كَانُوْ اَ اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ ﴾ ''اور اللہ ایسانہیں تھا کہ ان پرظلم کرتا' بلکہ وہ لوگ خود ہی اپنی جانوں پرظلم کرتے تھے۔''

#### عذاب استیصال کے قانون میں یہود کا استثناء

اللہ تعالیٰ کے قانونِ عذابِ استیصال کے خمن میں یہ نوٹ کرلیں کہ اس میں ایک استاء موجود ہے اور وہ یہود یوں کا استاء ہے ۔۔ یہود کی طرف اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ کو رسول بنا کر بھیجا: ﴿ وَ اِذْ قَالَ عِیْسَی ابْنُ مَوْیَمَ یلینی اِسُو آءِ یُلَ اِنِیْ مَسُولُ اللّٰهِ اِلَیٰکُمُ ﴾ (الصف: ٢) '' اور جب کہا عیسیٰ ابن مریم نے: اے بی اسرائیل! میں تمہاری طرف اللہ کا رسول (بنا کر بھیجا گیا) ہوں' ۔ حضرت عیسیٰ علیہ کی بعثت پوری دنیا کے لیے تو صرف ایک بی رسول بھیجے گئے اور وہ موری دنیا کے لیے تو صرف ایک بی رسول بھیجے گئے اور وہ محسلیٰ بیا ہیں ۔ آپ سے پہلے سارے رسول اپنی اپنی قوم کی طرف بھیجے گئے ۔ حضرت معسیٰ بھی بی اسرائیل کی طرف بھیجے گئے ۔ حضرت معلیٰ اللہ ان کا انکارکیا عیسیٰ بھی بی اسرائیل کی طرف این کی طرف اللہ ان کا انکارکیا بلکہ ان پر ہودہ الزام لگایا انہیں جادوگر' کا فراور مرتد قرار ویا (معاذ اللہ 'ثم معاذ اللہ!) اور بالآخر اس قوم نے حضرت میں ہو چکے تصلیکن ان پر عذاب نہیں آیا۔ کیول نہیں نافر مانی پر وہ عذابِ استیصال کے مستی ہو چکے تصلیکن ان پر عذاب نہیں آیا۔ کیول نہیں ان کی ایک تو جیہ میر سے سامنے ہے۔ یہ تو اللہ تعالیٰ کی حکمت اور اس کی مشیت ہے البت اس کی ایک تو جیہ میر سے سامنے ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اس سارے معالمے کو اشتباہ میں ڈال دیا ہے۔ عیسیٰ عایشہ کو اوپر
آسانوں پر اٹھا لیا گیا اور سولی پرنہیں چڑھے دیا گیا۔ پھر سولی پرکون چڑھا' اس کے
بارے میں خود انجیل برنباس یہ بتاتی ہے کہ یہود اسکریوتی جو بارہ حواریوں میں سے ایک
تھا اور جس نے غداری کر کے حضرت میں گوگر فقار کروایا' اس کی شکل بدل کر حضرت میں گئی کوری گئی اور وہ پکڑا گیا اور سولی چڑھا ۔ وہ اس کا مستحق تھا کہ غداری کی سزااسے
ملی چاہیےتھی۔ یہیں کہ کسی بے قصور انسان کو پکڑ کر حضرت عیسیٰ عایشہ کی شکل بنادی جاتی
اور اسے سولی پر چڑھا دیا جاتا ۔ بہر حال اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ عایشہ کواٹھا لیا اور قوم
کومہات دے دی۔ وہ مہلت ابھی تک جاری ہے چل رہی ہے' لیکن قانونِ خداوندی
نافذ ہوکر رہےگا۔ حضرت عیسیٰ عایشہ دوبارہ آسکیں گے اور انہی کے ذریعے سے ان کی قوم
نافذ ہوکر رہےگا۔ حضرت عیسیٰ عایشہ دوبارہ آسکیں گے اور انہی کے ذریعے سے ان کی قوم

( بنی اسرائیل ) پرعذابِ استیصال نافذ ہوگا۔اس کا ہونا یقینی ہےاوراس کی خبریں صیحے اور متفق علیه احادیث میں موجود ہیں' جن میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں۔ رفع مسحٌ اور نزولِ مسلح بيد دونوں چيزيں ہمارے ايمان ويقين ميں شامل ہيں' اس ليے كہ بير باتيں اتني واضح اورتواتر ہے ثابت ہیں کہان کا انکار گویا قر آن وحدیث کا انکار ہوجائے گا—اس کے باد جود ایسے بد بخت لوگ موجود ہیں جو اتنی پختہ بات کا انکار کرتے ہیں۔۔۔ بہر حال یہ ہونا ہے اور حضرت میں ملی ہی کے ہاتھوں ان کا آخری انجام ہوگا ۔ان میں سے ایک شخص ' دمسے'' ہونے کا دعویٰ کرے گا اور وہ دراصل مسے الدجال Anti) (Christ ہو گا جسے حضرت مسلح علیا اپنے ہاتھوں سے ختم کریں گے۔ اس کے بعد یہود یوں کاقل عام ہوگا اور کوئی یہودی نہیں بچے گا۔البتہ عیسائیوں کے پر ڈسٹنٹس فرقہ میں سے Evengelists جو آج کل بہت زیادہ فعال ہیں ان کا ایک رسالہ "The Philadelphia Trumpt" امریکہ کے شہر فلا ڈ لفیا سے نکلتا ہے۔اس کے ایل پٹرنے لکھا ہے کہ اس (۸۰) فصد یہودی قل ہوجائیں گئ صرف بیس فصد باتی بچیں گے۔ یہ بات اس طرح درست ہو سکتی ہے کہ یہود یوں میں سے بیس فیصد حضرت میے کی آمد ثانی کے بعد ایمان لے آئیں اور اس طرح وہ پچ جائیں کیکن جوبھی گفریر اڑار ہے گاوہ لاز مآقل ہوگا۔احادیث میں یہاں تک آتا ہے کہ اگر کوئی یہودی کسی پقر کے پیچیے چھپے گا تو پتھر بولے گا:اےمسلمان بھائی!میرے پیچیے یہودی چھیا ہواہےاہے قتل کرو۔ کسی درخت کے پیچھے چھے گا تو وہ درخت بھی بولے گا'سوائے ایک درخت ' وغرقد'' کے جس کی انہوں نے اسرائیل میں بڑے پیانے پر کاشت کی ہے۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ہماری احادیث کو جانتے ہیں۔

اس حوالے سے سجھ لیجیے کہ قانونِ خداوندی ختم نہیں ہوا' بس تھوڑ اسا وقفہ ڈال دیا گیاہے۔ فیصلہ تو سنادیا گیاہے' لیکن اس کی تنفیذ (execution) مؤخر کر دی گئی ہے۔ عمل درآ مدلاز ما ہوگا' لیکن ہوگا حضرت مسئ کے نزول کے بعد جوان کے رسول تھے۔ دوسری طرف حضرت مسئے جب آئیں گئے رسول اللّٰمثَا ﷺ کے فرمان: ((اُٹگیشِرُ الصَّلِیْبَ نے حلال فرارد بے لیا۔ حضرت آ کر جیس کے کہم نے غلط کام لیا اور چرائیے ہاتھ سے خزیر کوتل کر دیں گے۔ اس طرح عیسائیت بحثیت مذہب ختم ہوجائے گی اور سب کے سب عیسائی مسلمان مل کرایک اُمت واحدہ بنیں گے۔اس طرح عیسائی اور مسلمان مل کرایک اُمت واحدہ بنیں گے اور یہودی سب کے سب قتل ہوجائیں گے۔ان میں سے اگر کسی کے بیخے کا

ویں سے اور یہودن سب سے سب کا اوج کی کے درائیان کے آئیں گے۔ امکان ہے تو صرف ان کا جو حضرت سطح کی آمد ٹانی کے بعدا ممان لے آئیں گے۔

اُمتِ مسلمہ اور بنی اسرائیل میں مشابہت

اب میں ڈرتے ڈرتے اپنا خیال عرض کررہا ہوں کہ دو ہزار برس پہلے انہوں نے حضرت سے گواپنے استیصال کے حضرت سے گواپنے اس پڑتے گویا سولی پر چڑھا دیا تو بیاسی وقت عذاب استیصال کے مستحق ہو چکے سے بھران کوسزا میں دو ہزارسال کا وقفہ کیوں دیا گیا۔ میر نزدیک اس کی جو تو جیہہ ہے (اور ظاہر ہے بیتمی اور یقینی بات نہیں ہے) وہ میں بیان کررہا ہوں۔ ایک حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جوعذاب بن اسرائیل پر آئے ہیں وہ سب کے سب ایک حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جوعذاب بن اسرائیل پر آئے ہیں وہ سب کے سب امت مسلمہ بر بھی آئیں گے۔ رسول اللہ مُنْ اللّٰہ ا

((لَیَانْتِینَّ عَلَی اُمَّتِیْ مَا اَتٰی عَلَی مَِنِیْ اِسْرَائِیْلَ حَدُّوَ النَّعْلَ بِالنَّعْلِ)) ''میری اُمت پربھی وہ سب احوال آ کرر ہیں گے جو بنی اسرائیل پرآئے تھے بالکل ایسے جیسے ایک جوتی دوسری جوتی کے مشابہ ہوتی ہے۔''

یہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص ﷺ سے مروی حدیث ہے اور ترندی شریف کی روایت ہے۔اس حوالے سے میں نے اپنی کتاب''سابقہ اورموجودہ مسلمان امتوں کا و اربعین نووی کی در 342 کا در در از این جمد کری

ماضی حال اور مستقبل' میں اُمت مسلمہ اور بنی اسرائیل پر آنے والے عذا بوں کا موازنہ (compair) کر کے دکھا دیا ہے۔ اگر بنظر غائر دیکھا جائے تو ہماری اور سابقہ اُمتِ مسلمہ یعنی بنی اسرائیل کی تاریخ میں حد درجہ جرت انگیز مشابہت موجود ہے' اس پہلو ہے

سنہ ک بل ہرائی مارٹ میں مدررہ پرت میں ہو ہورہ ہے۔ کہ یہود پر بھی اللہ تعالیٰ کے عذاب کے دو دَور آئے اور ہم پر بھی دو ہی دَور آئے 'اور

جس طرح بنی اسرائیل کی تولیت کے زمانے میں بیت المقدی کے ناموں کا پردہ ہے اسکندر و چنگیز کے ہاتھوں سے جہاں میں

ا میرون کے بیار کے بہال کی قبا حاک! سو بار ہوئی حضرت انسان کی قبا حاک!

کے مصداق دو بار چاک ہواای طرح ہمارے عہد تولیت میں بھی معجد اقصلی کی حرمت دو ہی مرتبہ یا مال ہوئی۔

دیکھئے! بنی اسرائیل پر پہلا عذاب آیا شال سے آشور یوں اور اہلِ بابل کے ہاتھوں'جس کا ذکرسور ہی اسرائیل میں ہے:

ول جس کا ذکرسورہ بنی اسرائیل میں ہے: ﴿ فَاِذَا جَآءَ وَعُدُّ أُوْلَهُمَا بَعَثْنَاعَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَآ اُولِيْ بَاْسٍ شَدِيْدٍ فَجَاسُوْا

حِلْلَ اللِّدِيَادِ \* وَكَانَ وَعُدًّا مَّفْعُولًا ۞﴾ ''پس جب ان دونوں میں سے پہلے وعدے کا وقت آیا تو ہم نے ایے بخت جنگ ہو

میں جب ان دولوں میں سے پہلے وعدے کا وقت آیا تو ہم نے اپنے سخت جملجو بندے تم پرمسلط کردیے جوشہروں کے اندر پھیل گئے۔اور وہ وعدہ پورا ہوکررہا۔''

بعینہ ایسا ہی حال مسلمانوں کا بھی ہوا ہے ثال سے آنے والے عیسائیوں کے ہاتھوں۔ اس صلیبی جنگ میں نہ صرف مسجد اقصلی کے ناموں کا پردہ حیاک ہوا' بلکہ بیت المقدس

ہ کی بیاب میں میہ رہ جب ہو ہیں دراں پر رہ پات ہوا ہمہ ہیں، سدس میں وہ قتل عام ہوا جس کا تذکرہ کرتے ہوئے مغربی مؤرخین بھی کا نپ جاتے ہیں۔اس کے بعد یہودیر دوسراعذاب مشرق کی جانب سے بخت نصر کے ہاتھوں آیا' جبکہ مسلمانوں

پربھی دوسراعذاب مشرق کی جانب سے تا تاریوں کے ہاتھوں آیا اوراس فتنہ تا تاریے پہلے افغانستان اور ایران کو پامال کیا اور ہر جگہ کشتوں کے پشتے لگا دیے اور بالآخر بغداد میں وہ تاہی مچائی کدرہے نام اللّٰد کا۔لاکھوں مسلمِ ان حہ تننج ہوئے بغداد کي گلياں خون کی

ب کی ہے۔ ندیاں بن گئیں اورالف لیلہ کے اس رومانوی شہر کی اینٹ سے اینٹ نج گئ 'اور بعینہ وہ کیفیت پیدا ہوگئ جو کم وہیش دو ہزار سال قبل بخت نصر کے حملے سے بیت المقدس کی ہوئی تھی۔اس کے بعد یہودیوں پرعذاب آیا سکندراعظم اورسلوکس' جو بعد میں سکندر کا سپسالار بناتھا' کے ہاتھوں اور پھراس کے بعدرومیوں کے ہاتھوں۔ای طرح اس اُمت پر بھی عذاب آیا ہے مغربی یور پی ممالک (برطانیہ' فرانس' اٹلی' سپین ) کے ہاتھوں۔اس کے بعد پچھلی صدی میں یہودیوں پر آخری عذاب'' ہولوکاسٹ'' آیا جس کے بارے

سے بعرب سندن میں یہ دریوں پر ہسران معداب ہودہ سے ' بیاب سے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اس میں ساٹھ لاکھ یہودیوں کو جرمنوں نے قتل کیا۔اگریہ تعدادساٹھ لاکھ کے بجائے چھلا کھ بھی ہوتو بھی بہت بڑاعذاب ہے۔ بیعذاب ابھی اس اُمت پر آنا

ہے اور میں ڈرتے ڈرتے کہدر ہاہوں کہ بیرعذاب اُمت کے بہترین حصہ پرآئے گااور وہ اہل عرب ٔ اُمیین اور بنی اساعیل ہیں۔

اس وقت پوری اُمت مسلمہ مجرم ہے'اس لیے کہ دنیا کے کسی ایک کونے میں بھی ہم نے اسلام کو بطورِ نظام نافذ نہیں کیا۔ ہم دنیا والوں کو کیسے کہہ سکتے ہیں کہ اسلام کا نظام عدلِ اجتماعی یہاں موجود ہے'اپنی آنکھوں ہے آکر مشاہدہ کرلو'اس کی برکات آکر دکھ لو۔اس روۓ ارضی کے ایک الحجی ہم اسلام کو نافذ نہیں کر سکے ۔ تو پوری امت مسلمہ بحیثیت مجموعی مجرم ہے' لیکن عربوں کی حیثیت سب سے بوے مجرموں کی ہے۔اس کی وجہ بیہ کہ غیر عربوں کے لیے تو قر آن اجنبی زبان میں ہے' جبکہ عربوں کی تواپنی زبان میں وجہ بیہ کہ غیر عربوں کے لیے تو قر آن اجنبی زبان میں ہے' جبکہ عربوں کی تواپنی زبان میں میں قر آن ہے۔اس کے ساتھ ان کو ایک رہے ہیں سوا ان کی سوامشکل ہے'' کے مصد اق جن کا مقام او نچا ہوتا ہے ان کا محاسبہ بھی سخت ہوتا ہے۔اس لیے وہ برٹ مجرم ہیں اور زیادہ عذاب ہے۔اس لیے وہ برٹ مجرم ہیں اور زیادہ عذاب کے سختی ہیں۔ یہ عذاب ہیسری جنگ کو احاد یث مبار کہ میں ' المملحمة العُظملی'' اور بائبل میں ہوجود ون ( Armageddon ) کہا گیا ہے۔آپ اخباروں میں پڑھتے رہتے ہیں کہ ہم مجرون ( شری کے لیے فغا تیار ہور ہی ہے۔ جنگ کا میدان مشرق وسطی کے عرب مما لک بنیں ہم مجدون ( میں تھا تیار ہور ہی ہے۔ جنگ کا میدان مشرق وسطی کے عرب مما لک بنیں اس کے لیے فغا تیار ہور ہی ہے۔ جنگ کا میدان مشرق وسطی کے عرب مما لک بنیں

گے۔ بورپ تو پہلی اور دوسری جنگ عظیم میں اپنا حصہ ادا کر چکا' بایں طور کہ ان جنگوں میں کروڑوں بورپین قتل ہوئے ۔ وہ کہتے ہیں کہ اب جو تیسری جنگ ہوگی وہ ایشیا اور مشرق وسطیٰ میں ہوگی اور اس جنگ میں پہلی دوجنگوں سے زیادہ لوگ قتل ہوں گے۔ احادیث میں تو یہاں تک الفاظ آئے ہیں کہ اگرا کیشخص کے سوبیٹے ہوں گے تو ننا نوے قتل ہوجا کیں گئے صرف ایک بچ گا۔ای طرح حدیث میں یہ بھی آتا ہے کہ زمین پر اتنی لاشیں پڑی ہوں گی کہ ایک پرندہ اڑتا چلاجائے گا'اڑتا چلاجائے گا' مگر اسے آئی جگہ بھی نہیں ملے گی کہ زمین پر اُئر سکے۔ ہر طرف لاشیں ہی لاشیں ہوں گی' یہاں تک کہ تھک ہار کر اس کے بازوشل ہوجا کیں گئو وہ لاشوں پر ہی گرے گا۔ایک تو مردار خور پرندے ہوتے ہیں جو لاشوں پر جھپٹتے ہیں اور مردار کھاتے ہیں' وہ چاہے کوے ہوں یا گدھ ہوں' لیکن جو نفاست بہند پرندہ ہے وہ بھی بھی گندگی پرنہیں اثر تا۔

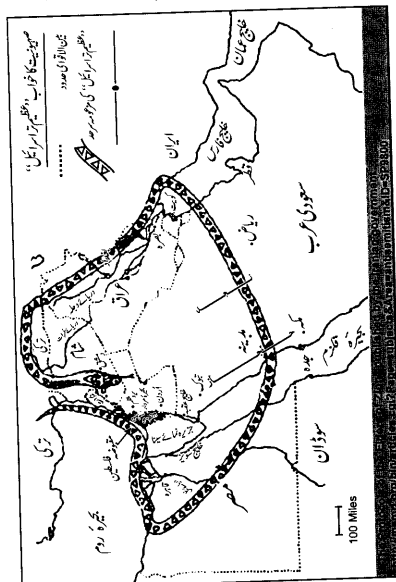
اییا کیوں ہوگا؟ اس کے لیے میری توجیہ یہ ہے کہ اس اُمت کو تمام امتوں پر
فضیلت دی گئی ہے اور امت کا بہترین حصہ اہل عرب ہیں۔ آج عرب مما لک میں ارب
ہاارب ڈالر کے کل بنائے جارہے ہیں۔ سیون شار ہوئل عرب مما لک میں بن رہے ہیں
جہاں پر داخلہ کئی سوڈ الر دے کر ہوتا ہے۔ اس طرح انہوں نے اپنی ساحلی سڑکیں اس
خوبصورتی سے سجائی ہیں کہ اس قدر حسین مناظر میں نے پورے امریکہ میں کہیں نہیں
دیکھے۔ یہ سب نبی اکرم مَنَّا اَیُّنِیَّا کی پیشین گوئی کے میں مطابق ہے۔ آ بِمَنَّا اِیْنَانِ )'' بیا و نجی عمارتیں بنانے
اہل عرب کے حوالے سے فرمایا تھا: (ایتکاو کُون فی الْبُنْیَانِ) '' بیا و نجی عمارتیں بنانے
میں ایک دوسرے کا مقابلہ کریں گے۔''

اس اُمت کے افضل حصہ پر جواللہ کا عذاب آنا ہے وہ ان یہودیوں کے ہاتھوں آئے گا۔ عربوں کی بیٹے پر عذاب کا کوڑے پڑے گا اور عرب میں لاشیں ہی لاشیں ہول گی۔ اس حوالے ہے مولا نا اصلاحی صاحب ایک کہا وت بیان کیا کرتے تھے۔ ان کے علاقے میں ایک رواج تھا کہا گرکوئی را جپورت نو جوان بڑی گری ہوئی حرکت کرتا تھا تو اس کے سر پر جمار کے ہاتھوں جو تے لگوائے جاتے تھے۔ اس کی وجہ بیتی کہ دا جپوت کے سر پر اگر را جپوت کا جو تا پڑے تو تکلیف تو ہوتی ہے لیکن اتن بے عزتی محسوں نہیں ہوتی 'جبکہ جب چمار کا جو تا پڑے گا تو اس کوا گریزی میں کہتے ہیں بیار کا جو تا پڑے گا تو اس کوا گریزی میں کہتے ہیں بیکن اس تکلیف کے ساتھ ساتھ یعنی جوتے گئے کی جو تکلیف ہونی ہے وہ تو ہونی ہے لیکن اس تکلیف کے ساتھ ساتھ

عظیم تر اسرائیل ہی یہود کاعظیم تر قبرستان بے گا

اس کے بعد یہود عرب اور مشرق وسطی پر چھا جا کیں گے اور دعظیم تر اسرائیل '
وجود میں آئے گا — اس کی وجہ یہ ہے کہ اسرائیل ابھی بہت چھوٹا ساملک ہے اور وہاں
پر صرف تیں پنیٹیں لاکھ یہودی ہیں 'جبکہ پوری دنیا میں ان کی تعداد سوا کروڑ ہے 'اور
فاہر بات ہے کہ سوا کروڑ اس چھوٹے سے ملک میں تو نہیں ساسکے 'ان کو ایک گریڑ
اسرائیل چا ہے۔ پہلے تو ان کا کہنا تھا کہ دریائے نیل سے دریائے فرات تک کا علاقہ
اسرائیل ہے گا'لیکن عراق جنگ کے بعد شیرون نے کہا ہے کہ اب ہمارا مطالبہ دریائے
نیل سے دجلہ تک کا ہے۔ عظیم تر اسرائیل کا نقشہ اسرائیل کی پارلیمنٹ کی پیشانی پر
آویزاں ہے۔ اس نقشے کے مطابق پورافلسطین 'پوراشام' عراق (کم از کم وجلہ تک) '
مصرکا انہائی زرخیز دریائے نیل کے ڈیلٹا کا علاقہ 'ترکی کا جنوبی حصہ اور سعودی عرب کا
مصرکا انہائی زرخیز دریائے نیل کے ڈیلٹا کا علاقہ 'ترکی کا جنوبی حصہ اور سعودی عرب کا
میں شامل جسے بشمول مدینہ میسب گریٹر اسرائیل کا حصہ بنیں گے۔ یہ لوگ مہ کواس میں
میں داخل کی کوشش ضرور کریں گے گر اللہ تعالی حفاظت فرمائے گا اور بیاس میں داخل
میں ہو کیس ہو کیں گ

اس طرح ایک گریٹر اسرائیل وجود میں آئے گا اور پھر ساری دنیا سے تمام یہود یوں کوجھاڑ و پھیڑ کریہاں جمع کرلیا جائے گا۔اس کا ذکر بھی سورہ بنی اسرائیل میں موجود ہے: ﴿فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ الْاٰجِرَةِ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيْفُا﴾ '''پس جب آخرت كا وعده آجائے گا تو ہم تہمیں لیپٹ کرلے آئیں گئے'۔ اس کے بعد یہود یوں پرعذاب استیصال آئے گا اور (عظیم تر اسرائیل) ،ی یہود یوں کا'د عظیم تر قبرستان' بنے گا۔ انگول قورُلی هذا وَاسْتَغُفِرُ اللّٰهَ لِی وَلَکُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِیْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ ٥٥





## ا طاعتِ رسول کی فرضیت لار کثر ت ِسوال کی ممانعت

۱۱/نومبر ۲۰۰۷ء کے خطبہ جمعہ کا بقیہ حصہ

خطبهٔ مسنوند کے بعد:

أَعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطَنِ الرَّجِيْمِ - بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ وَمَا أَنْتُهُوا الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ وَمَا أَنْتُهُوا الرَّمُولُ فَعُنُدُولُ وَمَا نَهَا لَهُ فَالْتُهُوا الحشر:٧)

عَنُ اَبِيُ هُرَيْرَةَ عَبُدِ الرَّحُمْنِ بُنِ صَخْرٍ عَلَيْهِ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ :

((مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوْهُ ' وَمَا امَرْتُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ' فَإِنَّمَا الْمَتَطَعْتُمْ ' فَإِنَّمَا الْمَعْدُونَ فَيْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى الْبِيَائِهِمْ))(١)

سیدنا ابو ہریرہ عبدالرحمٰن بن صنحو ﴿ ثَاثِئَ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللّٰدَ اَلَّائِیَّا اِلْمُ کَالِّیْ فر ماتے ہوئے سنا:

''میں تنہیں جس کام سے منع کروں اس سے باز رہواور جس کام کا تھم دوں اسے بقدر استطاعت بجالا و — تم سے پہلے لوگوں کو ان کے کثر تیے سوالات اور انبہاء سے جست بازی نے ہلاک کر ڈالا تھا۔''

معزز سامعین کرام!

وصحيح مسلم٬ كتاب الفضائل٬ باب توقيره وترك اكثار سؤاله..... واللفظ له\_

هِم يِرْهِ حِيكِ بِينَ جِس مِين رسول اللَّهُ ظَالِيُّهُ إِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ فِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ أ بَيِّنٌ ' وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيْرٌ مِّنَ النَّاسِ))' ' حلال بالكل واضح ہاور حرام بھی بالکل واضح ہے اور ان دونوں کے درمیان کچھ مشتبہ چیزیں ہیں جن کے (شرعی حکم) کے بارے میں لوگوں کی اکثریت نہیں جانتی' - یعنی حلال وحرام کے علاوہ بعض چیزیں ایسی ہیں جن کے بارے میں انسان شک میں پڑ جا تا ہے کہ پتانہیں ہیہ شے حلال ہے یانہیں — ان مشتبہ چیزوں کے بارے میں رسول الله مَثَاللَّیْمُ نے فرمایا: ( (فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبُراً لِدِيْنِهِ وَعِرْضِه ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِی الْحَوَامِ))''پس جو خض اس قتم کی غیرواضح اشیاء سے نے گیا اُس نے اینے دین اور عزت کو بیالیااور جوخص اس قتم کے مشتبہامور کواختیار کرنے لگے تو وہ حرام میں جاریے گا''--- اس حدیث کے شمن میں' میں عرض کر چکا ہوں کہ جس شے کو کتاب وسنت کے دلائل اورنصوص سے حرام ثابت نہ کیا جا سکے وہ قانو نا حلال ہے۔اصول پنہیں ہے کہ جس شے کو حلال ثابت نہ کیا جا سکے وہ حرام ہے۔اگر ایسا ہوتا تو حلال کا دائر ہ بہت محدود ہو جا تا ـلهذا جو چیز ازروئے قرآن وسنت حرام ثابت نہیں ہوتی تو وہ قانو ناحلال اور جائز ہے۔لیکن اگر کوئی چیز ایس ہے جس کا شرعی حکم واضح نہیں ہے تو اس کے بارے میں تقویٰ کا بہلویہ ہے کہا ہے دین کو بیانے کے لیے ان مشتبہات سے بھی بیاجائے۔

زیر مطالعہ حدیث میں یہی بات بیان کی جا رہی ہے۔ اس روایت کے راوی حضرت ابو ہریرہ وڈاٹنڈ ہیں ۔ یہاں ان کی کنیت کے ساتھ ان کا نام عبد الرحمٰن بن صحر بھی فدکور ہے ۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ طُالِّیْ اُلْا کُو یہ فرماتے ہوئے سنا:

((مَا نَهَیْدُکُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ))''جس کام سے میں نے تمہیں روک دیا ہے اس سے بچو' ((وَ مَا اَهُوْ تُکُمُ بِهِ فَافْعَلُوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمُ ))''اور جس کام کا میں تمہیں حکم دیتا ہوں اپنے مقد ور بھر اس بڑمل کرؤ' ۔ بین ہیں مضمون سورۃ الحشر کی آیت کے میں بایں ہوں اپنے مقد ور بھر اس بڑمل کرؤ' ۔ بین ہیں مضمون سورۃ الحشر کی آیت کے میں بایں الفاظ آیا ہے: ﴿ وَ مَا اَسْتَکُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوْا ﴾''اور جو بیزتم کو بینچبر دیں وہ لے لواور جس سے منع کریں اس سے باز رہو' ۔ آگے حضور چیزتم کو بینچبر دیں وہ لے لواور جس سے منع کریں اس سے باز رہو' ۔ آگے حضور

و اربعین نَوَوی کی در 349 کار در خطابات جمد کاری

اكرم كَالْيَّةُ أَنْ اوامرونواى كِسليل مِين مِينَ ثَكَ لَكَ الدِينَ مِنْ قَالِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ كُرْتَ مُوتَ مُسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى الْدِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى اللَّهِمَ وَالْحَدِينَ مِنْ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهِمَ وَاللَّهُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُم اللَّهُمُ ال

یہاں دو چیزوں سے روکا گیا ہے: (۱) کثرت ِسوالُ اور (۲) انبیاء سے حجت بازی۔ کشرت سوال کے حوالے سے اقوام سابقہ کا معاملہ بیتھا کہ ان کے نبی جب بھی كوئى حكم ديتے تو وہ كہتے: حضرت!اگراس طرح ہو جائے تو كيا ہوگا اوراگر يوں ہو جائے گا تو پھر کیا ہوگا؟ اس طرح کے بے تکے سوالات سے روکا گیا ہے۔اس کی وجہ ہیہ ہے کہ اگر اللہ اور اس کے رسول نے بات کھلی چھوڑی ہے اور تنہیں ایک آ زادی دے رکھی ہے تو تم یوں سوالات کر کے لوگوں کے لیے دین کا دائر ہ تنگ کرالو گے۔جیبا کہ ایک بڑی مشہور حدیث ہے۔حضرت ابو ہر رہ والنیز سے روایت ہے کہ نبی اکرم مالینیز سے بمس خطبه ديا اور فرمايا: ((يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَحَجُّوا)) "ا بولوا الله نے تم پر جج فرض کیا ہے اپس تم جج کرو" ۔ ایک شخص نے کہا: یارسول الله! کیا یہ ہرسال فرض ہے؟ آ پ خاموش رہے۔اس نے تین مرتبہ یہی سوال کیا تو تیسری بارآت ين فرمايا: ((لَوْقُلُتُ نَعَمُ لَوَجَبَتْ وَلَمَّا اسْتَطَعْتُمْ))(١) (الريس بال كهدديتا تو پھر جج ہرسال فرض ہوجا تا خواہتم اس کی طاقت ندر کھتے'' ۔بعض روایات میں تو یہاں تك آتا ہے كہ جب الشخص نے سوال كيا تو نبي اكرم مَا كَالْتُنْمَ الله عَلَيْمَ الله عَلَيْمَ الله عَلَيْمَ الله ع گھوم کر اُ دھر آ گیا اور پھر وہی سوال دہرایا۔حضور مُلَاثِیْنِم نے اس بار بھی کوئی جواب خہیں دیااور خاموش رہے کیکن جب اس نے تیسری مرتبہ وہی سوال دہرایا تو آپ نے اسے ڈانٹ دیااور فرمایا کہ اگر میں ہاں کہہ دوں تو بیتم پر ہرسال فرض ہوجائے گااورتم اس کی طاقت بھی نہیں رکھتے ۔ للبذاتم اس طرح کے سوالات کر کے شریعت کا دائر ہ ننگ كيول كروينا جائة ہو جے الله تعالى نے تمہارے ليے وسيع ركھا ہے۔ چنانچه يورى

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الحج باب فرض الحج مرة في العمر.

اصل میں پھولوگوں کا ذوق اور مزاج ایسا ہوتا ہے کہ وہ تکلف اور تقشف کرتے ہیں۔ایک صاحب نے اس کے لیے '' تقویٰ کا ہیفنہ' کی اصطلاح استعال کی ہے۔ ہونا یہ چاہیے کہ جو شے کھی حرام ہے اس سے بچواور جو مشتبہ چیزیں ہیں ان کے بارے میں اپنے دل سے پوچھ کر فیصلہ کرو۔ جیسے ایک شخص نے رسول اللہ کا گیا گیا ہے نیکی اور گناہ کے بارے میں بارے میں پوچھا تو آپ نے فرمایا: ((اِسْتَفُتِ نَفُسَكَ ' اِسْتَفُتِ قَلْبَكَ))'' تم اپنی نفس سے پوچھو' تم اپنے دل سے پوچھو!'' اور پھر آخر میں فرمایا: ((وَانُ اَفُتَاكَ النّاسُ فَسَ سے پوچھو' تم اپنے دل سے پوچھو!'' اور پھر آخر میں فرمایا: ((وَانُ اَفُتَاكَ النّاسُ وَافْتُوكَ))('' '' اگر چہلوگ اس کے بارے میں تمہیں پھے بھی فتویٰ دیں'' یعنی اگر کوئی مفتی کہددے کہ بیجا کر ہے' لیکن تمہارادل اس پرمطمئن نہ ہوتو تم اسے چھوڑ و' اس لیے کہ مفتی کہددے کہ بیجا کر جے کیکن تمہارادل اس پرمطمئن نہ ہوتو تم اسے چھوڑ و' اس لیے کہ اللّٰہ کا ایک مفتی' جو تمہارے جسم میں دل کی صورت میں موجود ہے' وہ اس کے خلاف فتویٰ د

اس ضمن میں نورالدین زندگی کے بیٹے کا واقعہ بھی میں آپ کو ساچکا ہوں کہ تمام مکا تب فکر کے مفتیوں کے نقو کے آگئے کہ جان بچانے کے لیے شراب پی جاسکتی ہے، لیکن نورالدین زندگی کے تقوئی کا عالم ملاحظہ ہو کہ فتو گئ آ جانے کے بعد بھی اس کو تعلی نہ ہوئی ۔اس نے مفتیانِ کرام کو بلایا اور کہا: اگر اللہ میرے بیٹے کو شفا دینا چا ہے تو کیا وہ شراب کا محتاج ہے؟ انہوں نے کہا: نہیں! اوراگر اللہ کی مشیت میں میرے بیٹے کی موت شراب کا محتاج ہے؟ انہوں نے کہا: نہیں! اُس اللہ کے کا وقت آگیا ہے تو کیا شراب اسے بچالے گئ؟ انہوں نے کہا: نہیں! اُس اللہ کے بندے نے کہا: اپنے بیفتو کے اپنے پاس رکھو! چنا نچہاس نے اپنے بیٹے کی قربانی و سے دی مگر اسے شراب نہیں پلوائی۔ یہ تو تو تو تو کہا مگر اسے شراب نہیں پلوائی۔ یہ تو تو تو کہا انداز ہے کہ جب دل مطمئن نہیں ہے تو حرام مشکر سے شراب نہیں پلوائی۔ یہ تو تو کہا نہیں کیا' جبکہ اس کے برعش بعض لوگ تکلف اور شخف کرتے ہیں۔ان کا طرزع کل یہ ہوتا ہے کہ چھوٹی چھوٹی چھوٹی چیوٹی جیوٹی چیوٹی جیوٹی کی خوان کے کہا کہ جیوٹی جیوٹی کیوٹی کی کوٹی کیا کی خوان کے کہا کی کیوٹی کیا کوٹی کے کہا کی کوٹی کی کوٹی کیوٹی جیوٹی جیوٹی جیوٹی جیوٹی جیوٹی کی کوٹی کی کوٹی کیوٹی کی کوٹی کی کی کوٹی کی کوٹ

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي كتاب البيوع باب دع ما يريك الى ما يريك

ہوتے ہیں اور بڑے بڑے صریحاً حرام کووہ تھنینگا مَوِینگا کھائے جارہ ہوتے ہیں۔
مثلا کسی نے رفع یدین نہیں کیا تواس کی نماز باطل ہونے کا فتو کی فورا صادر ہوجائے گا' جبکہ
سود کے بارے میں کوئی پروانہیں ہے' تم بھی کھاؤ' میں بھی کھاؤں گا' نہ میں تہہیں ٹوکوں گا
اور نہ تم جھے ٹوکو گے۔ آج کل ایس ہی صورت حال ہے کہ ذرا سا اختلاف یا ذرا سا کوئی
فرق سامنے آجائے تو خاص مذہبی ذہنیت کے حامل لوگ یک دم آپ سے باہر ہوجاتے
میں۔اس حوالے سے حضرت سے عالیہ کا بہت ہی خوبصورت تبھرہ ہے۔انہوں نے بہودی
علاء سے یہ کہا تھا:''اے فریسیو! تمہارا حال ہے ہے کہ تم مچھر چھانتے ہواور سمو سے اونٹ
نگل جاتے ہو''۔ بعینہ یہی ہوتا ہے جب اس قسم کی ذہنیت پیدا ہوجاتی ہے۔

دوسری بات جس سے آ سِ مَا اَیْتُوْمُ نے منع فرمایا وہ ہے: ((وَانْحِتِلَافُهُمْ عَلَی الْاَنْبِيَاءِ))۔ میرے نزویک اس کا ترجمہ'' انبیاء سے اختلاف'' ذرا مناسب نہیں ہے' جبکهاس کاصحح اور مناسب ترجمه "انبیاء سے جحت بازی" کرنا ہے ایعنی سوال پر سوال کر کے ججت بازی کرنااور شریعت کے دائرے کومحدود کراتے چلے جانا'اس ہے روکا گیا ہے۔ یوں سمجھے کہ ایک مسلمان جوحضور مُلَاثِیْنِ کے زمانے میں تھا اس کی فقہی معلومات ہارےمفتیوں کے برابرنہیں ہوسکتیں۔اس لیے کہاس وقت تواصل دین پیقھا کہاللہ کے دین کوغالب کرنے کے لیے تَن مَن دَهن لگا دواور نماز پڑھاو کبھی حضور مَا اَیْنِیْم کور فع یدین کرتے ہوئے دیکھا ہے تو کرلواور بھی دیکھا ہے کہ آپ نے رفع پدین نہیں کیا تو آپ بھی مت کرو' کوئی فرق واقع نہیں ہوتا— ایک بدوصحالی دُور ہے آئے اور انہوں نے حضور مُلَاثِیناً کو اس حال میں دیکھا کہ آئے نے گریبان کے بٹن بندنہیں کیے ہوئے تھے۔انہوں نے ساری عمرا پنی قیص کے بٹن بندنہیں کیے۔ٹھیک ہے بیاُن کا اپنا ذوق ہے کہ انہوں نے حضور مُناتِیَّا کواس حال میں دیکھا اور عمر مجرای برعمل پیرارہے' کیکن اس ہے آ گے بڑھ کر فروی معاملات پر بحث وتمحیص اور پھران میں ایک دوسرے سے اختلاف لائقِ شحسین نہیں' بلکہ فتنہ پیدا کرنے والا رویہ ہے۔ ہمارے ہاں جوفقتهی اختلاف اور اس میں جوشدت ہے وہ آج ہے نہیں ہے بلکہ بیشدت تو ابتدا ہے ہے۔امام

ابوصنیفہ میں کہ کے دور کے غیر حنی فقہاءامام صاحب سے اس در بے نفرت کرتے تھے کہ ان کا نام تک لینا پندنہیں کرتے تھے۔ اس لیے ان کی کتابوں میں اکثر آپ کو قال کر جول گورفی (ایک کوئی فض نے کہا) کے الفاظ میں گے۔ بھی ان کا نام تولیں اور اگر آپ ان کی بات رد کرنا چا ہے ہیں تو دلیل سے رد کریں۔ فقہی اختلاف کی بیشدت ہمارے ہاں بہت جلدی پیدا ہوگئ تھی، جبکہ اب تو فرقہ پرتی اپنے عروج کو پہنچ گئی ہے کہ لوگ فرقوں میں بٹے ہوئے ہیں اور ایک دوسرے کے لیے ضال اور مفل ہونے کے فتوے ہیں، کفر کے فتوے ہیں۔ اس ساری صور تحال کا سبب اوامرونواہی میں مین میخ نکا لنا ہے۔

اس حوالے سے درست رویہ یہ ہے کہ موٹی موٹی با تیں جن کا اللہ اور اس کے رسول مُلُ اللہ اور اس کے رسول مُلُ اللہ اور اس برعمل پیرا ہوا جائے اور جن چیز وں سے روک دیا ہے ان برعمل پیرا ہوا جائے اور جن چیز وں سے روک دیا ہے ان بہت تفعیلا ہے ۔ باتی یہ کہ ان کے اندر بہت زیادہ میں مُحُخ نکالنا 'بال کی کھال اتارنا ' بہت تفعیلا ہے کے اندر جانا ' در حقیقت یہ وہ چیزیں ہیں جس سے دین میں مُنگی پیدا ہوتی ہے ۔ سورة الاعراف میں ارشاد باری تعالی ہے : ﴿ وَیَصَعَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمُ وَ الْاَغُلَالَ بِ ۔ سورة الاعراف میں ارشاد باری تعالی ہے : ﴿ وَیَصَعَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمُ وَ الْاَغُلَالُ اللہ اللہ کا اللہ اللہ اللہ کے کندھوں پر ہوں گے اور ان کی گردنوں میں ان بوجھوں سے نجات دلا کیں گے جوان کے کندھوں پر ہوں گے اور ان کی گردنوں میں جوطوق پڑے ہوں گے اور ان کی گردنوں میں جوطوق پڑے ہوں گے ان سے بھی نجات دلا کیں گے۔

یبودیوں میں قانون کے اندر باریک بنی ادر مین شیخ کی عادت بہت زیادہ تھی۔ یہی دجہ ہے کہ جب بنی اسرائیل کا ایک شخص قبل ہو گیا تو اس کے قاتل کے بارے میں جاننے کے لیے اللہ تعالیٰ نے ان کوایک گائے قربان کرنے کا تھم دیا۔لیکن انہوں نے اس گائے کے بارے میں سوال کر کے اور اس کی تفصیلات پوچھ کراپنے لیے مشکلات پیدا کر لیں ⇔۔تو یہ ساری چیزیں وہ اُغلال اور بوجھ تھے جولوگوں کے اوپرڈال دیے گئے تھے۔

<sup>🖈</sup> محترم ڈاکٹر صاحبؒ اس حوالے سے لکھتے ہیں:

<sup>&#</sup>x27;' بنی اسرائیل میں عامیل تا می ایک شخص قتل ہو گیا تھا ادر قاتل کا پتانہیں چل رہا تھا۔ ◄

اس همن میں ایک ہے کی بات اور بھی ہے وہ یہ کہ علماء کوتو ''باب الحیل'' بھی معلوم بے بعنی ہرمشکل سے نکلنے کا راستہ آتا ہے۔ مرتا تو عام آدمی ہے اس لیے کہ أس حیلےمعلوم نہیں ہیں' جبکہ علماءتو اینے لیے حیلے تلاش کر لیتے ہیں۔اس کی مثال ملاحظہ سیجیے کہ در بار اکبری کے نورتن ابوالفضل اور فیضی کے بارے میں آتا ہے کہ جب گیارہ مہینے گزرجاتے تواپناپورامال اپنی ہو یوں کے نام کردیتے تا کہ' حولان حول''نہمو العنی مال پر بوراسال نہ گزرے) اور ز کو ۃ نہ دین پڑے 'اور پھر جب بیو بول کے قبضے میں گیارہ مہینے ہوجاتے تو وہ واپس اپنے شوہروں کے نام کر دیتیں۔ یہ حیلے بہانے کرنے والےوہ علماء ہیں جن میں سے ایک نے بے نقط تفسیر ککھی ہے' یعنی وہ قر آن کا اتنابر اعالم تھا کہ کوئی نقطے والاحرف اس تفسیر میں شامل نہیں کیا -- آپ کومعلوم ہے کہ بعض حروف ِ جَبِي مثلاً ب 'ت' ث نقطه والے ہیں' جبکہ بعض مثلاً ح' دُرْس وغیرہ بغیر نقطے والے میں تواس کی تفسیر میں کوئی نقطے والاحرف نہیں ہے --- اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے پاس ایک طرف تو قرآن مجید کا وسیع علم تھااور دوسری طرف لغت کا بھی وہ ماہر تھا۔ پھریہی دونوں بھائی تھے جنہوں نے چٹے اَن پڑھا کبرکو'' دینِ الٰہی'' کاسبق پڑھایا تھا' جیسے غلام احمد قادیانی کو جو کچھ پڑھایا'وہ حکیم نور الدین نے پڑھایا جو بہت بڑا اہلِ حديث عالم تفا ـ ورنه خودغلام احمر قادياني كي اپني كو ئى علمى حيثيت نہيں تھي -

اللہ تعالیٰ نے حضرت موی این کے ذریعے سے تئم دیا کہ یک گائے ذیج کرواوراس

کے گوشت کا ایک بکڑا مردہ شخص کے جسم پر ماروتو وہ بی اُشے گا اور بتا دے گا کہ میرا

قاتل کون ہے ۔۔۔۔۔ بنی اسرائیل کو جب گائے ذیج کرنے کا تئم ملاتو ان کے دلوں میں

جو بچھڑ ہے کی محبت اور گائے کی تقدیس جڑ پکڑ چکی تئی اس کے باعث انہوں نے اس تکم

ہے کمی طرح سے بخ نطلنے کے لیے مین میخ نکالنی شروع کی اور طرح طرح کے سوال

کرنے گئے کہ وہ کیسی گائے ہو؟ اس کا کیا رنگ ہو؟ کس طرح کی ہو؟ کس عمر کی ہو؟

بالا خرجب ہر طرف سے اُن کا گھیراؤ ہو گیا اور سب چیزیں ان کے سامنے واضح کر دی

گئیں تب انہوں نے چارونا چار بادل نخواستہ اس تئم پرعمل کیا۔''

و اربعین نووی کرد کا در 354 کا در کا بات جمع کیدی

بہرحال حضور اکرم کُالیَّیْمِ نے ہمیں دین کی واضح تعلیمات پرعمل کرنے اور ججت بازی اور کتر ت سوال سے منع فرمایا ہے۔ آپ کُلیُّیْمِ نے فرمایا کہ جس چیز ہے میں تہہیں روکوں اس سے باز آ جا و اور جس کام کا حکم دو تو اپنی استطاعت کے مطابق اس کے لیے کوشش کر و اور اُحکامِ دین میں بلاوجہ مین میخ نہ نکالو اس لیے کہتم سے پہلے لوگ اپنی نبیوں سے بہت زیادہ سوال کرنے اور ججت بازی کرنے کی وجہ سے ہلاک ہوئے تھے۔ نبیوں سے بہت زیادہ سوال کرنے اور ججت بازی کرنے کی وجہ سے ہلاک ہوئے تھے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس طرزِعمل سے محفوظ رکھے۔ آ مین !

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



# تقوى اوراس كمعملى شكليس

۳/ جنوری ۲۰۰۸ء کا خطبہ جمعہ

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ ـــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

يَالَّتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا الله حَقَّ تُقْتِهٖ وَلاَ تَمُوْتُنَّ اللَّوَانَثُمُ مُسْلِمُوْنَ ۞ (آل عمران)

يَآتُهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا قُوْا اَنْفُسَكُمْ وَاهْلِيْكُمْ نَارًا وَقُوُدُهَا النَّاسُ وَالْحِارَةُ عَلَيْها مَلَا لِمَنْ اللهُ مَا اَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا عَلَيْها مَلَا لَمْ مَا اَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ وَ (التحريم)

عَنُ آبِيُ مُحَمَّدٍ اللَّهِ عَلِيِّ بُنِ عَلِيِّ بُنِ آبِيُ طَالِبٍ — سِبُطِ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيِّ وَرَيُحَانَتِهِ — رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا \_ قَالَ: حَفِظُتُ مِنُ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيِّ :

((دَّعُ مَا يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيْبُكَ)) (١)

رسول النُّهُ طَالِيَّةُ كَنُوا ہے اور آپ كی خوشبوا بوقحد سید ناحسن بن علی بن ابی طالب ڈھٹھا ہے روایت ہے وہ فرماتے ہیں كہ میں نے رسول اللّٰهُ مَا لَیْکِیَّا کا بیفر مان حفظ كرر كھا ہے: ''جوبات تنہیں شک میں مبتلا كرے اسے ترک كردواور جس میں كوئی شک وشبہ نہ ہوا ہے اختیار كرو۔''

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب صفة القيامة والرقائق والورع باب منه قال ابوعيسي هذا حديث حسن صحيح وسسن النسائي كتاب الاشربة باب الحث على ترك الشبهات

عَنُ آبِيُ هُرَيُرَةَ ﴿ مَنْهُ عَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْكُ :

((مِنْ حُسُنِ اِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَغْنِيُهِ)) (١)

سیدنا ابو ہر ررہ (خاتین سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں کدرسول اللّٰه ظَالِیْنِیْمْ نے فر مایا: ''انسان کے حسن اسلام ( یعنی اسلام کی خوبی ) میں سے بیابھی ہے کہ وہ ان کاموں کوترک کردے جن کا کوئی فائدہ نہیں۔''

منززسالمعين كرام!

ان سلسلہ ہائے خطابات میں امام یحیٰ بن شرف النوویؒ کے شہرہ آفاق مجموعہ احادیث 'اربعین نووی' کا سلسلہ وار مطالعہ کرایا جارہ ہے اور آج میں نے درسِ حدیث کے سلسلے کو آگے بڑھانا ہے ۔۔ اس سے قبل 'اربعین نووی' کی دس احادیث ہم پڑھ کے سلسلے کو آگے بڑھانا ہے ۔۔ اس سے قبل 'اربعین نووی' کی دس احادیث ہم پڑھ کے ہیں اور آج ان شاءاللہ اس نشست ہم حدیث نمبر اااور ۱۲ کا مطالعہ کریں گے۔۔ میرا معمول ہے کہ میں اکثر و بیشتر زیر مطالعہ حدیث ہے متعلق کوئی قرآنی آیت ضرور تلاوت کرتا ہوں۔ آج میں نے جو آیات تلاوت کی ہیں ان کا مرکزی مضمون ہے: '' تقویٰ ' یہ تقویٰ کے بارے میں قرآن کی تاکیدی آیت

تقویٰ کے بارے میں میرے نزدیک قرآن مجیدی سب سے زیادہ گاڑھی اور
تاکیدی آیت سورہ آل عمران کی آیت ۱۰۲ ہے 'جس میں فرمایا گیا: ﴿ اَیّ اَیّ الَّذِیْنَ الْمَنُوا اللّٰهَ حَقَّ تُقْتِهِ ﴾ ''اے ایمان والو! (ایمان کے دعوے دارو!) اللّٰد کا تقویٰ اختیار کرو جتنا کہ اُس کے تقویٰ کاحق ہے ' — اس آیت کے نازل ہونے پراکش صحابہ کرام ہوائی پریشان ہوگے کہ کون ہے جو اللہ کے تقویٰ کاحق اداکر سکے گا'کون ہے جو اللہ کے تقویٰ کاحق اداکر سکے گا'کون ہے جو اللہ کے تقویٰ کاحق اداکر سکے گا'کون ہے جو اللہ کی عبادت اور اللہ کی معرفت کاحق اداکر سکے گا'جبہ حضور اکرم شاہین خود فرما رہے ہیں: ((مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْمِ فَتِكَ))''اے رب! ہم تجھے بہچان نہیں پائے جیہا کہ جیں: ((مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْمِ فَتِكَ))''اے رب! ہم تجھے بہچان نہیں پائے جیہا کہ جیرے بہتا کہ تیرے بندگی نہیں

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي' ابواب الزهد'باب فيمن تكلم بكلمة يضحك بها الناس\_ ومسند احمد' كتاب مسند اهل البيت'باب حديث الحسين بن على\_ح١٦٤٦\_

کر پائے جیسا کہ تیری بندگی کاحق تھا''۔۔ایک طرف حضورا کرم ٹاٹیٹیٹے کا بیفر مان اور دوسری طرف سور ہ آل عمران کی ندکورہ آیت۔تو صحابہ کرام ڈٹاٹیٹے کا گھبرانا بجاتھا کہ جب نبی اکرم ٹاٹیٹیٹے اللہ کی معرفت' عبادت اورتقو کاحق ادانہ کرسکے تو پھراللہ کے تقویٰ کا حق کون اداکرسکتا ہے!

مُّهْ وَدُوْنَ ﴿﴾ ''وہ لوگ جوایمان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان میں سی ظلم کی آ میزش نہیں ہونے دی' اُن کے لیے امن ہے اور وہی ہدایت پانے والے ہیں۔' ْ

یون کرصحابہ کرام جوئین گھبرا گئے اور حضور کا گئی کے سے کئے کہ ایسا کون شخص ہوگا جس کی زندگی کے اندرظلم کی آمیزش نہ ہو۔ بسااو قات ہم اپنے او پرظلم کر بیٹھتے ہیں اپنے نفسول پر زیاد تی کر بیٹھتے ہیں یا بغیر کسی ارادے 'نیت اوروجہ کے ہم کسی کے ساتھ ایسا معاملہ کر بیٹے ہیں جوظلم کے دائرے میں آتا ہے' تو پھر کون ہے جوظلم سے بچے گا اور امن کا مستحق کون ہوگا؟ رسول اللّه فَالْتَیْنِ نے اس کے جواب میں فر مایا: یہاں ظلم سے مراد''شرک'' ہے اور سور ہ لقمان کی آیت پڑھی: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِیْمٌ ﴿ ) '' یقینا شرک بہت بڑاظلم ہے''۔اس اعتبار سے سورۃ الانعام کی مذکورہ بالا آیت کا مفہوم یہ ہوگا کہ جوشخص ایمان لائے اور اپنے ایمان میں کسی قتم کے شرک کی آ میزش نہ ہونے دیتو اس کے لیے امن اور دلی سکون ہے۔

ای طرح کا معاملہ سورہ آل عمران کی آیت ۱۰۱ کا تھا کہ صحابہ کوتشویش ہوئی کہ
کون اللہ کے تقویٰ کا حق ادا کرسکتا ہے؟ مگر اس کے بعد جب سورۃ التغابن کی آیت
﴿ فَاتَقُوا اللّٰهُ مَا الْسَتَطَعْمُ ﴾ (آیت ۱۱)' اللہ کا تقویٰ اختیار کرو جتنا تمہاری
استطاعت میں ہے' — نازل ہوئی تب صحابہ کواظمینان ہوا کہ اپنی امکانی حد تک تو ہم
اللّٰہ کا تقویٰ اختیار کر سکتے ہیں ۔ یعنی جتنی بھی ہمارے اندرطاقت ہے اس حد تک تو ہم الله
کے تقویٰ کا حق ادا کر سکتے ہیں مگر یہ کہ اللہ کے تقویٰ کا حق ادا کرنا جیسا کہ اس کے ادا کرنے کاحق حال ہمارے لیے ممکن نہیں ہے۔

اى طرح من نيسورة التحريم كى بيآيت بحى خطاب كيشروع من الدوت كى: يَأْتُهُا النّذِيْنَ أَمَنُوْا قُوْا اَنْفُسَكُمْ وَاهْلِيْكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا النّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَمِكَةٌ غِلَاظٌ شِكَادٌ لَا يَعْصُونَ اللهُ مَا آمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ (التحريم)

''مؤمنو! اپنے آپ کو اور اپنے اہل وعیال کو آتش (جہنم) سے بچاؤ جس کا ایندھن آ دمی اور پھر ہیں اور جس پر تندخوا ور سخت مزاج فرشتے (مقرر) ہیں' اللہ ان کو جو ارشاد فرما تا ہے وہ اس کی نافر مانی نہیں کرتے اور جو تھم ان کو ملتا ہے وہ اسے بجالاتے ہیں۔''

اس آیت میں سب سے پہلے آتش جہنم سے اپنے آپ کو بچانے کا تھم ہے۔ چنانچ حضورا کرم مُن اللہ اپنے خطبے میں فرمایا کرتے تھے: ((اُوْصِیْکُمْ وَنَفْسِیْ بِتَقُوی اللهِ و اربعین نؤوی کی در 359 کار کابات ہم

عَزّو جلّ) ''میں تمہیں وصیت کررہا ہوں اورا پے نفس کو بھی کہ اللہ کا تقویٰ اختیار کرو!'' احادیث میں تقویٰ کی عملی شکلوں کا بیان

بعض احادیث میں تقویٰ کی عملی شکل سامنے آتی ہے اور آج ہمارے زیر مطالعہ جو دواحادیث ہیںان میں بھی تقویٰ کی عملی شکل بیان ہوئی ہے۔اس سے پہلے اربعین نو وی كى حديث من بهي تقويل كي عملي شكل كابيان تهاجس مين فرمايا كيا: ((إنَّ الْمُعَلَالَ بَيِّلٌ ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ ' وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيْرٌ مِّنَ النَّاسِ ' فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لِدِينهِ وَعِرْضِهِ)) يعنى طال بهى واضح باور حرام بهى واضح ہے' کیکن ان دونوں کے مابین کچھ مشتبہات بھی ہیں' جن کے بارے میں کچھ شک سا ہوجا تا ہے کہ پتانہیں بیہ حلال ہیں یا حرام!اوران کے حکم کے بارے میں قرآن یا سنت کی کوئی واضح نص موجودنہیں تو اب جوشخص وا قعتاً تقویٰ کا حق — کسی بھی در ہے میں' چاہے وہ درجۂ استطاعت ہی کیوں نہ ہو --- ادا کرنا چاہتا ہے تو اس کے لیے لا زم ہے کہ وہ شبہات کوترک کر دے۔ بینہ ہو کہ شکوک چیز سے بیسوچ کر فائدہ اٹھائے کہ اس کی حرمت ثابت نہیں ہے۔ حالانکہ اگر دیکھا جائے تو قانون یہی ہے کہ جس شے کی حرمت ثابت نہیں وہ حلال اور مباح ہے۔ یعنی قانون کے دائر ہے کوتو وسعت دے دی گئی ہے کین تقویٰ کا تقاضایہ ہے کہ جس کے حلال ہونے کا ثبوت نہیں ہے آپ اس سے نکے جائیں ۔لہذا جوشبہات سے نکے جائے گاوہ اپنے دین اوراپی عزت و ناموس کو بیا كِكَا ـ اللَّهُمَّ رَبَّنَا اجْعَلْنَا مِنْهُمُ!

## تقویٰ کا تقاضا:مشتبهات ہے بچنا

اس طرح آج جودوا حادیث ہمارے زیر مطالعہ ہیں ان میں بھی تقوی کی عملی شکل ہیان ہوئی ہے۔ پہلی حدیث کے راوی رسول الله مَنَّالَیْنِیْم کے چہیتے اور نہایت محبوب نواسے حضرت حسن ڈالٹی ہیں ۔ اس روایت میں حضرت حسن کی کنیت بھی دی گئ اور ولدیت بھی دعن آبی مُحَمَّد الْحَسَنِ بْنِ عَلِتِی بْنِ آبِیْ طَالِب ۔ ابومحمد ان کی کنیت اور ولدیت علی بن ابی طالب ۔ ابومحمد ان کی کنیت اور ولدیت علی بن ابی طالب ہے۔ اس طرح روایت کے ابتدا میں حضرت حسن ڈالٹیؤ کے دواوصاف

بھی بیان ہوئے ہیں: سِبْطِ رَسُوْلِ اللهِ مَلَّئِیْ وَرَیْحَانَتِهِ لِین حضرت حسن اللہ کے رسول مَکَّلَیْکُمْ کے نوا سے اوران کی خوشبو ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ حضور مَکَّلِیْکُمْ کی سیرت وکر دار کو حضرت حسن راٹیٹی کی شخصیت میں بھی محسوس کیا جا سکتا تھا۔۔۔ آ گے دَضِی اللّٰهُ عَنْهُمَا میں تثنیہ کی ضمیر اس لیے استعال کی گئی کہ حضرت حسن بھی صحابی ہیں اور آ پ کے والد حضرت علی بھی صحابی ہیں۔۔

حضرت حسن دلائي فرماتے ہیں: حفظت مِن رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ ال

یے حدیث اس اعتبار سے بہت اہم ہے کہ بیاس بات کی ایک سند عطا کر رہی ہے
کہ انسان کا ضمیر اور دل صحح فتو کی دیتا ہے۔ اس سے پہلے ہم پڑھ بھے ہیں کہ بسا اوقات حضور مَالَّیْنِ کے کوئی صاحب مسلہ پو چھتے تھے کہ میں بیر کروں یا نہ کروں تو آپ جواب میں فرماتے تھے: ((اِسْتَفُتِ قَلْبُكَ)) یعنی اپنے دل سے اس بارے میں فتو کی لے اوا بظاہر بیتھم عام معلوم ہوتا ہے کیئن بیعام نہیں خاص ہے۔ بیصرف انہی لوگوں کے لیے ہے جن کے دلوں میں نورِ ایمان اور کامل یقین موجود ہے جن کے دل کو' دل زندہ 'کہا گیا ہے' اور دل زندہ وہ ہوتا ہے جس میں روحِ ربانی (جواللہ تعالی نے ہمارے اندر اللہ کھوکی ہوئی ہے) زندہ ہے اور اس میں حرارت موجود ہے۔ الغرض قلب کے اندر اللہ تعالی نے بیصلاحیت رکھی ہے کہ وہ آپ کو بتا سکتا ہے کہ کیا صححے ہے اور کیا غلط۔ اس اعتبار تعالی نے بیصلاحیت رکھی ہے کہ وہ آپ کو بتا سکتا ہے کہ کیا صححے ہے اور کیا غلط۔ اس اعتبار تعالی نے بیصلاحیت رکھی ہے کہ وہ آپ کو بتا سکتا ہے کہ کیا صححے ہے اور کیا غلط۔ اس اعتبار سے انسان کا ضمیر (conscience) ایک قتم کا جج ہے جو انسان کو غلط کام پر ملامت کرتا

و اربعین نَوَوی کی دور 361 کادر خطابات جمع کادی

ہے۔ اگر انسان کوئی غلط حرکت کر بیٹھا ہے 'مثلاً وقتی طور پر کوئی جذبات کا طوفان آیا اور انسان اس میں بہد گیا یا کسی ایسے ماحول میں بیٹھا ہوا تھا جہاں برائی غالب تھی تو وہ بھی غلط کام کر بیٹھا تو اندر سے دل اسے ملامت کرے گا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے لوگوں کو اکثر یہ کہتے ہوئے شاہوگا کہ میراضمیر مجھے کا شربا ہے 'مجھے ڈس رہا ہے۔ اسلام' ایمان اور یقین قلبی کی کیفیات اسلام' ایمان اور یقین قلبی کی کیفیات

حدیث جریل کے مطالع کے دوران میں نے عرض کیا تھا کہ ایک ایمان وہ ہے جو اقر ار باللمان کے درج میں ہے 'یعنی محض زبان سے شہادت verbal) attestation) ہے تو اس سے اسلام کا تقاضا تو پورا ہو گیا — حدیث جریل میں اسلام کے بارے میں کیے گئے سوال کے جواب میں حضورا کرم مَا کی فیز انے فرمایا:

((ٱلْإِسْلَامُ اَنْ تَشْهَدَ اَنْ لَا إِلَـٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَتَقِيْمَ الصَّلَاةَ، وَتُوْتِىَ الزَّكَاةَ، وَتَصُوْمَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ الِيُهِ سَبِيْلًا))

''اسلام بیہ کو گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی سچا معبود نہیں اور بید کہ محمد (مَنْ اللّٰهِ عَلَیْ) اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں' نماز ادا کرے' زکوۃ دے' رمضان کے روزے رکھے' اور استطاعت ہوتو ہیت اللّٰد کا حج کرے۔''

گویا''مسلمان' ہونے کے لیے''ایمان' لازی نہیں ہے۔ جو بھی زبان سے کلمہ شہادت کا قرار کرے گاتو وہ ہمارے ہاں مسلمان سمجھا جائے گا۔اس لیے کہ ہمیں کیا پتا کہ اس کے دل میں ایمان ہے یا نہیں؟ ہمارے پاس کوئی ایسا ذریعہ یا الیکٹروکا ڈیوگرام جیما کوئی آلہ بھی نہیں ہے کہ دل میں اتار کراس کا ایمان جائے سکیں۔لہذا اسلام کا دارو مدار اقرار باللمان پر ہے۔ یہ بہت اہم بات ہے۔اکثر ہم''اسلام' اور''ایمان' کے مابین فرق نہ کرنے سے خلط محث کرجاتے ہیں۔ حدیث جریل میں اسلام اور ایمان کی حقیقت کو علیحہ ہ کر کے بیان کیا گیا ہے۔اس اعتبار سے قرآن مجید کی اہم ترین آیت سور ۃ الحجرات کی آیت اے بی میں فرمایا گیا:

و اربعینِ نَوَوی کی محدی (362 محدی و طابات جمع کی

﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ امَّنَّا ۚ قُلْ لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلٰكِنْ قُوْلُوْۤا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِيْ قُلُوْبِكُمْ ۚ ﴾

'' یہ بدو دعویٰ کر رہے میں کہ ہم ایمان لے آئے۔(اے نی تُلَّا اَلَٰہِ اِ آ پ ان سے فرماد یجیے کہ تم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو' ہاں یوں کہدیکتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے ہیں (یعنی ہم نے اطاعت قبول کر لی ہے ) جبکہ ابھی تک ایمان تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہواہے۔''

دل دریا سمندروں ؤونگھ کون دلاں دیاں جانے ہو!

ینی دل کی گہرائی تو دریا بلکہ سمندر ہے بھی زیادہ ہے۔ آپ کی کے دل کا حال معلوم نہیں کر سکتے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ دل سکن ہے روح کا اور روح کا تعلق تو ذات باری تعالی ہے ہے: ﴿ یَسْمَنُلُو نَکُ عَنِ الرُّوْحِ \* قُلِ الرُّوْحُ مِنْ اَمْدِ رَبِّیْ وَمَا اُوْ نَیْمُ مِّنَ الْعِلْمِ ہے ہے: ﴿ یَسْمَنُلُو نَکُ عَنِ الرَّوْحِ \* قُلِ الرُّوْحُ مِنْ اَمْدِ رَبِیْ وَمَا اُوْ نَیْمُ مِّنَ الْعِلْمِ ہے ہے: ﴿ یَسْمَنُلُو نَکُ عَنِ الرَّوْحِ \* قُلِ الرُّوْحُ مِنْ اَمْدِ رَبِیْنِی وَمَا اُوْ نَیْمُ مِیْنَ الْعِلْمِ اللَّهِ قَلِیْلًا ﴾ (بنی اسواء یل) '' (اے نی اَنْ اَلَٰمُ اِللَٰمُ اِللَٰمِ ہے اور تہیں ہوال کرتے ہیں۔ آپ کہ دیجے کہ روح میرے رب کے امر میں سے ہا ور تہیں تو اللہ تعالیٰ کی ذات سے جڑ جاتا بہت ہی کم علم دیا گیا ہے' ۔ اس اعتبار سے دل کا تعلق اللہ تعالیٰ کی ذات سے جڑ جاتا ہے۔ یہ الکل ایسے ہے جیسے سورج کی کرن سورج سے چل کر ہماری اس زمین تک آگئی ہے۔ اور اس نے زمین کو روشن کر دیا ہے' لیکن اس کا تعلق اللہ کے سورج سے ٹو ٹانہیں ہے۔ ہورج کی کرن خطمتقیم میں سفر نہیں کرتی بلکہ قریب البیضوی (parabola) راستہ ہے۔ سورج کی کرن خطمتقیم میں سفر نہیں کرتی بلکہ قریب البیضوی (parabola) راستہ ہے۔ سورج کی کرن خطمتقیم میں سفر نہیں کرتی بلکہ قریب البیضوی فی گوئی شے رکاوٹ نہ اختیار کرتی ہے۔ چنانچہ یہ خیال ظاہر کیا جاتا ہے کہ اگر درمیان میں کوئی شے رکاوٹ نہ اختیار کرتی ہوں کیا گیا تا ہے کہ اگر درمیان میں کوئی شے رکاوٹ نہ

و اربعین نؤوی کی در 363 کار میں نظابات جمع کمی

ہے تو سورج کی کرن چکر کھا کے سورج میں واپس پہنچ جائے گی۔ بیتو درمیان میں کوئی ۔ فیصلہ سے مائل ہوئی جس نے اسے واپس جانے سے روک لیا اور روکنے کی وجہ سے وہ شے منور ہوگئی۔اگر کوئی شے درمیان میں نہ آئے تو وہ چلتی جائے گی اور ایک بہت بڑا چکر لگا کر' جس کا ہم انداز ہنہیں کر سکتے' بیکرن واپس سورج میں پہنچ جائے گی۔ یہی معاملہ روح کا ہے اور وہ بھی درحقیقت انسان کے اندرا کی طرح کی روشن ہے۔ قلب مؤمن میں موجو دنو را بیمان اور اس کی مثال

اس حوالے سے یہ بات جان لیجے کہ جب انسان علامی پرمھررہتا ہے اور حرام خوری پر ڈریے و ڈال لیتا ہے تو پھرایک وقت آتا ہے کہ بیروشنی بچھ جاتی ہے اور پھراس میں حق و باطل میں فرق کرنے کی صلاحیت نہیں رہتی ۔ گویاوہ چراغ اندر سے بچھ گیا ہے یا اس کے اوپراتنی ساہی آگئی ہے کہ اب اس کی روشنی با ہزئیں آر ہی ۔ آئ کل تو ہمیں اس کا صحیح اندازہ نہیں ہوتا جبکہ پچھلے زمانے میں لاٹٹینیں ہوتی تھیں ۔ اس کے اندرایک شیشہ ہوتا تھا جواس کی روشنی کو ہموار طریقے سے چاروں طرف پھیلار ہا ہوتا تھا ۔ اگر لائٹین کے ہوتا تھا جواں جم جائے تو شعلہ جلنے کے باوجو دروشنی با ہزئیں آئے گی ۔ یہی حال دل کا ہے کہ اگر گنا ہوں کی وجہ سے اس پرسیاہی جم جائے تو پھراندر کی روشنی با ہزئیں آتی ۔ کا ہے کہ اگر گنا ہوں کی وجہ سے اس پرسیاہی جم جائے تو پھراندر کی روشنی با ہزئیں آتی ۔ میتو شعلہ سے دوائی ہوئی ہی ہوئی ہی ہوئی ہیں ۔ حضورا کرم مُنافِق ہے گناہ کو سیاہ تکتے سے تعبیر فرمایا ہے جو بندہ مؤمن کے دل پرلگ جاتا ہے ۔ حضرت ابو ہریہ و ڈائی سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُنافِق ہے ارشا دفر مایا:

((إِنَّ الْمُوْمِنَ إِذَا اَذْنَبَ ذَنْبًا كَانَتُ نُكْتَةً سَوْدَاءَ فِي قَلْبِهِ ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صَقَلَتُ قَلْبَهُ ، فَالْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صَقَلَتُ قَلْبَهُ ، فَاللَّكَ الرَّالُ اللَّهِ عُلَى اللَّهُ جَلَّ ثَلَالُهُ مَا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ ۞))(١) قَالَ اللّٰهُ جَلَّ ثَنَاوُهُ : كَلَّ بَلُ رَانَ عَلَى قُلُوْبِهِمْ مَّا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ ۞)(١) (١) أَلَكُ مسلمان جب كوئى كناه كرتا ہے تو أس كے ول برايك ساه كنت لك جاتا ہے ۔ پھراگروہ تو بہر لے باز آ جائے اور استغفار كرے تو يكت اس كول ہے دل ہے دل ہے دل ہے دل ہے الله على الله الله على الل

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في السُّنن (ح:٣٣٣٤) وابن جرير الطبري في التفسير (٧/١) ١) واللفظ لهـ

دور ہو جاتا ہے۔لیکن اگر وہ (گنا ہوں میں) بڑھتا جائے تو بیسیا ہی بھی بڑھتی جاتی ہے 'یہاں تک کہ اُس کا دل بند ہو جاتا ہے۔ پس بہی وہ زنگ ہے جس کے بارے میں اللہ عزوجل نے ارشا دفر مایا ہے:''ہرگزنہیں' بلکہ ان کے دلوں پر ان کے اعمال کی وجہ سے زنگ بیٹھ گیا ہے۔'' (المطففین: ۱۶)

ایک روایت میں آتا ہے کہ آپ مُلَاثِیَّانے اپنی مٹھی بند کر کے دل کے بند ہو جانے کی تمثیل بیان فرمائی \_ یعنی اگر بندمٹھی میں کچھروشنی ہے بھی تو وہ جسم کومنورنہیں کرسکتی \_ یہی تشییمہ دراصل سورۃ النور میں بیان ہوئی ہے:

﴿اللَّهُ نُوْرُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ مَثَلُ نُوْرِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيْهَا مِصْبَاحٌ ۗ اَلْمِصْبَاحُ فِيْ زُجَاجَةٍ ۗ﴾ (آيت٣٥)

''اللہ آسانوں اور زمین کا نور ہے۔ (بندہُ مؤمن کے قلب میں موجود ) اُس کے نور کی مثال الی ہے جیسے ایک طاق ہے اور اس طاق میں ایک چراغ ہے' اور چراغ ایک شخشے میں ہے۔''

اب آپ ذراغور سیجے اور اپنجیم کی ہڈیوں کے پنجرکواپے تصور میں لا ہے 'تو

سینے کی جو ہڈیاں اور پہلیاں ہیں وہ بالکل ایک طاق کے مانند ہیں۔''ڈایا فرام'' جو

ہمارے سینے کومعدے وغیرہ سے جدا کرتا ہے' وہ اس کا فرش ہے اور اس پر قلب رکھا ہوا

ہمارے سینے کومعدے وغیرہ سے منور ہوجا تا ہے تو پھر بیا یک روشن چراغ کے مانند ہے اور

اس سے جونور پھوٹنا ہے وہ پورے انسانی وجود کو روشن کر دیتا ہے۔ یہ ہے در حقیقت

نورایمان کی مثال بعض لوگوں کو اس بارے ہیں مغالطہ ہوا ہے اور وہ اسے اللہ کونور کی

مثال سیجھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ طرح طرح کی باتیں کرتے ہیں۔ حالانکہ بیاصل میں

نور ایمان کی مثال ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس پھھن فرماتے ہیں کہ یہاں'' منظر فور ایمان کی مثال جومومن میں

نور ایمان کی مثال ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس پھھن فرماتے ہیں کہ یہاں'' منظر فور یہا کہ نور ایمان ہو مومن جانا ہو مومن کور کا کی مثال جومومن کے قلب میں ہے )۔گویا یہاں مراد ہو نورایمان۔ اور ہر شخص جانتا ہے کہ ایمانِ حقیقی کے نور کا کی ومقام قلب ہے۔

## گناہ وہ ہے جو تیرے دل میں کھٹکے

''اربعین نووی'' کی زیر مطالعہ حدیث کے حوالے سے میں نے بتایا کہ بیر حدیث اس اعتبار سے بہت اہم ہے کہ بیرانسان کے خمیر کوسند دے رہی ہے۔ای معاملہ کوایک اور سطے پرمحد رسول اللّٰه مَا کَالْتُنْزِعْ نے بول بیان فرمایا:

((اَلْإِنْهُمُ مَا حَاكَ فِیْ صَدُرِكَ وَ تَكِرِهْتَ اَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) (') ''گناه وه ہے جوتمہارے دل میں کھنگے اورتمہیں بینا پبند ہو کہ وہ لوگوں کے علم میں آئے''

اس حدیث کے دوسر ہے نکڑے پرغور سیجیے۔اس سےمعلوم ہوتا ہے کہانسان کا اجمّا عی ضمیر بھی ایک شے ہے۔۔۔جس طرح میرااور آپ کا ایک انفرادی ضمیر ہے اگرایمان کی کوئی رمتن ہمارے اندرموجود ہے تو وہ صحیح تھم لگا تا ہے کہ کیا اچھا ہے اور کیا برا۔ اس طرح ایک نوع انسانی کا اجماع ضمیر ہے۔ نبی اکرم مُثَاثِیْنِ اسے بھی سند دے رہے ہیں' بایں طور کہ آپٹائٹیٹے نے فر مایا کہ اگر آپ نے کوئی ایساعمل کیا ہے جس کے بارے میں آ پنہیں جاہتے کہ لوگوں کے علم میں آئے تو بیٹل گناہ ہے۔ چنانچہ اس حدیث کا پہلا جمله—((الْإِثْمُ مَا حَاكَ فِيْ صَدْرِكَ))'' گناه وه بے جوتمہارے اپنے ول میں خلجان پیدا کر دے' — انسان کےانفرادی ضمیر ہے متعلق ہے' جبکہ حدیث کا دوسرا جملہ — ((وَكُوهُتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) ''اورتم ناپند كروكه وه بات لوگول كے علم ميں آئے''— بنی نوع انسان کے اجماع ضمیر ہے متعلق ہے۔ گویا نوعِ انسانی کا اجماعی ضمیر بھی سیح فیلے کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجیدنے نیکی کے لیے 'مَعُرُوف''اور بدی کے لیے''مُنگر'' کالفظ استعال کیا ہے۔معروف کامعنی ہے جانی پہچانی چیز جبکہ مثکر سے مرادوہ چیز ہے جوانسان بھیان نہیں یا تا۔ چنانچہ فطرت انسانی کے نزد یک منکر اور بدی الیی اجنبی چیز ہے جس ہے اس کو دلچیپی نہیں ہے' اس کی پیچان اور اس کی راہ ورسم نہیں ، ہے۔ دوسری طرف نیکی اورمعروف وہ ہے جھے انسان جانتا پہچانتا ہے' اس کی طرف

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تفسير البر والاثم.

اسے رغبت ہوتی ہے اور اس کووہ پسند کرتا ہے۔

یہال یہ بھی نوٹ کرلیں کہ امر بالمعروف ونہی عن المنکر قرآن مجید کی بڑی اہم اصطلاح ہے؛ جوقرآن مجید میں کی مقامات پر استعال ہوئی ہے۔ مثلاً حضرت لقمان نے اپنے بیٹے کونسیحت کرتے ہوئے فرمایا: ﴿ بُنْبُنَی اَقِیم الصّلاق وَ اُمُورُ بِالْمَعُورُوفِ وَ اَنْهَ عَنِ الْمُنْكُو ﴾ (لقمن: ۱۷) ''اے میرے بیٹے! نماز قائم کرو' نیکی کا حکم دواور برائی سے منع کرو'۔ دین اسلام میں ایسانہیں ہے کہ دو ہزار چیزوں کی لمبی فہرست دے کر بتا دیا گیا ہو کہ یہ گیا ہو کہ یہ ارکیاں ہیں اور ایک ہزار چیزوں کی فہرست دے کر بتا دیا گیا ہو کہ یہ اچھا کیاں ہیں' بلکہ اللہ تعالی نے انسانی ضمیر کے اندر الہامی طور پر نیکی اور بدی کاعلم ودیعت کردیا ہے۔ تو انسان کی فطرت (nature) جانتی ہے کہ کیا خیر ہے اور کیا شر' کیا فور ہے اور کیا شر' کیا ۔

﴿ وَنَفْسٍ وَّمَا سَوْٰىهَا ۞ فَالْهَمَهَا فُجُوْرَهَا وَتَقُوٰىهَا ۞ قَدُ اَفْلَحَ مَنْ زَكْٰمَهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَشْهَا ۞ ﴾

''اورنفس انسانی کی (قتم) اورجیسا کچھاس کوسنوارا۔ پھراس کی بدکاری اوراس کی پر ہیز گاری ( دونوں ) کی اسے سمجھ دی۔ پس جس نے (اپنے )نفس ( یعنی روح ) کو (برائیوں سے ) پاک رکھاوہ مراد کو پہنچا' اور جس نے اسے خاک میں ملایا ( یعنی بدکاریوں میں پڑگیا تو )وہ خسارے میں رہا۔''

# تقویٰ کی عملی شکل: لغو کا موں سے اعراض

اب ہم اربعین نووی کی حدیث ۱۲ کا مطالعہ کرتے ہیں — یہ حدیث حضرت ابو ہر یرہ طافیئا سے مردی ہے اور بیر حدیث حسن ہے جسے امام تر ندی نے اپنی''سنن'' میں روایت کیا ہے۔۔۔ رسول اللہ مکا فیٹیل نے فر مایا:

((مِنْ حُسْنِ اِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَغْنِيْهِ))

''انسان کے اسلام کاحسن اس میں بھی ہے کہ وہ ہر اُس چیز کو چھوڑ دیے جس کا اے کوئی فائدہ نہ ہو۔'' و اربعین نووی می دور 367 می دی در خطابات جمعه اس مدیث پر برد نے فور وفکری ضرورت ہے۔ کو شن الاسلام بعنی اسلام کی خوبی الاسلام ہی کو خوبی الاسلام ہی کو خوبی اسلام ہی کو خوبی اور بی شان ہوجائے گی۔ پھر جب قلمی یقین مزید ایمان اور آبی کو آب کی اور بی شان ہوجائے گی۔ پینی چیز وہی ہے گر اس کا گہرا ہوگیا تو اب وہ نماز 'معراج المؤمنین' بن جائے گی۔ یعنی چیز وہی ہے گر اس کا روپ اس کا رنگ اس کی شان اور اس کا حسن ایمان کے ساتھ بر احسان چا جارہا ہے۔ اس کا نام ' حسن الاسلام '' ہے اور اس کو تصوف سے تعیمر کیا جا تا ہے۔

تصوف کے موضوع پر میراایک چھوٹا سا کتا بچہ ہے: ''مروجہ تصوف یا احسانِ
اسلام'' — تصوف کے ایک معنی تو وہ ہیں جو آج کل ہمارے ہاں معروف ہیں یعنی
مروجہ تصوف' جبکہ ایک تصوف ہے قرآن' حدیث' محمطًا فیڈ اور صحابہ کرام مختلیٰ کا۔اس
تصوف کے لیے لفظ''احسان' یا''حسن اسلام'' استعمال سیجیے۔ وہ تصوف ہے: اسلام
میں حسن اور خوبی کا پیدا ہوجانا۔اس کا بیہ مطلب ہر گرنہیں کہ تصوف اسلام سے علیحدہ کوئی
میں حسن اور خوبی کا پیدا ہوجانا۔اس کا بیہ مطلب ہر گرنہیں کہ تصوف اسلام سے علیحدہ کوئی
ہے ہے' بلکہ اسلام کے اندرایک خوبی ایک حسن اور ایک دلر بائی کا پیدا ہوجانا تصوف
ہے اور اس کیفیت کا اصل نام''احسان' ہے۔ احسان کے بارے میں بھی ہم حدیث
جبریل میں تفصیل سے پڑھ چکے ہیں۔

دنیا آخرت کی <u>کھیتی ہے</u>

زیر درس حدیث میں رسول اللّه کا کو بی کمیری انسان کے اسلام کی خوبی کمیری اس کے حسن اور در جے کے بلند ہونے میں یہ چیز بھی شامل ہے کہ وہ ہراً س چیز کو چھوڑ دے جو اس کے لیے کوئی مفید و نفع بخش نتیجہ برآ مدنہ کرتی ہو۔ اس کا مطلب سمجھ لیجھے۔ و کیھئے ہماری زندگی بڑی محد ودس ہے۔ آج کل کی اوسط عمر تقریباً ۱۰ سال ہے۔ ان ۱۰ سالوں میں پہلا دور یوں گزرگیا کہ ابھی پوراشعور نہیں تھا اور بعد میں پھرایک ایسا دور آگیا کہ نمید علم شینیا "کے مصدات اس کے حواس پوری طرح دور آگیا کہ 'لِگینگلا یَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَیْنًا "کے مصدات اس کے حواس پوری طرح برقرار نہیں رہے۔ ان دونوں اُدوار کے درمیان میں تمیں چالیس برس کا عرصہ ہے جس

میں انسان باشعور ہے اور وہ اپنے اراد ہے عزم اور منصوبہ بندی کے مطابق فیصلے اور عمل کرتا ہے۔ اس دور میں کیے گئے آئمال وا فعال کے نتائج لا متناہی زندگی یعنی آخرت میں فکلنے ہیں۔ جو یہاں کما ئیں گے وہی آخرت میں پائیں گے۔ چنانچد دنیا کو آخرت کی کھیتی کہا جاتا ہے۔ (الکڈنیا مَزْدَعَةُ الْاَنْحِوَةِ)۔ یہاں بوؤ گئو وہاں کا ٹوگ اور اگر یہاں کی ہے جو یابی نہیں تو وہاں کا شخ ہی کا شخ بچھ بویابی نہیں تو وہاں کا شخ ہی کا شخ بڑیں گے اور اگر یہاں کا شخ ہی گئے وہاں کا شخ ہی کا شخ بڑیں گے اور اگر یہاں پھی آپ کو پیل دار اور پھول دار درخت لگائے ہیں تو وہاں پر بھی آپ کو پھل دار اور پھول دار درخت ہی ملیں گے۔ اگر آپ نے دنیوی زندگی میں نیکیاں کمائی ہیں تو وہاں نیکی کا بدلہ انعامات کی صورت میں ملے گا اور اگر اس حیاتِ ارضی میں بدیاں کمائی ہیں تو وہاں نیکی کا بدلہ انعامات کی صورت میں ملے گا اور اگر اس حیاتِ ارضی میں بدیاں کمائی ہیں تو ظاہری بات ہے کہ ان کی سز اعذا ہی صورت میں ملے گا۔

ید دنیا آخرت کی کھیتی ہے اور اس محدود زندگی میں ہمارے پاس جو بھی وقت ہے ،

ای میں ہمیں سب کچھ بنانا ہے۔ تو کیا کوئی عقل وشعور رکھنے والا شخص اس محدودی زندگی میں سے کسی وقت کا ضائع کرنا گوارا کرے گا؟ اس کا ہر لحد'' آمر'' ہے۔ '' آمر'' ہندی کا لفظ ہے جس کا معنی ہے'' نہ ختم ہونے والا''۔ جب گاندھی جی مرے ہے تو انڈین شلی ویژن اور ریڈ یو پرائس وقت کہا گیا تھا:'' گاندھی جی امر ہو گئے'' اور یہاں کسی نے بنظیر بھٹو کے بارے میں بھی کہا ہے کہ وہ امر ہو گئیں۔ یہ ہندوانہ تصور ہے۔ چی بات تو ہیں ہے کہ مرنے کے بعد جو زندگی شروع ہونی ہے اس کے لیے موت نہیں ہے۔ ہر شخص مرنے کے بعد جو زندگی شروع ہونی ہے اس کے لیے موت نہیں ہے۔ ہر شخص مرنے کے بعد جو زندگی شروع ہونی اور موت تو آئے گئی نہیں۔ اب تو بس یہی مرنے کے بعد آمر ہو جائے گا' کیونکہ اب کوئی اور موت تو آئے گئی نہیں۔ اب تو بس یہی عالم مرنے کے فوراً بعد آپ عالم مرزخ میں داخل ہوں گے اور ایک وقت آئے گا کہ عالم مرزخ سے عالم آخرت میں منتقل ہو جائیں گے۔

# وُنیوی زندگی دیباچه اوراُخروی زندگی اصل کتاب ہے

اگرغور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ آخرت کی زندگی لامتنا ہی (infinite) ہے' یعنی وہ زندگی محدود نہیں' لامحدود ہے' جبکہ ہماری بید دُنیوی زندگی متنا ہی (finite)'محدود اور بہت چھوٹی ہے۔اس حوالے سے میں ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ ہم آخرت پر ایمان

((اَللَّهُمَّ لَا عَيْشَ إِلَّا عَيْشُ الْآخِرَةِ لَهُ فَاغْفِرُ لِلْأَنْصَادِ وَالْمُهَاجِرَةِ اِ)

"الله الله الله الله الله الله عن اصل زندگی ہے جبکہ بیزندگی کوئی زندگی ہی اس نہیں ہے پس تو (اپنے راستے میں جہاد وقال میں مصروف )انصار ومہاجرین کی منفرت فرمادے!" (بخاری ومسلم)

د نیوی واُخروی زندگی کے مابین نسبت و تناسب کے اعتبار سے اب یا تو ہم وہ کام
کریں جس سے د نیا کی کوئی ضرورت پوری ہور ہی ہو ۔۔۔ اس میں'' طول امل' نہیں
ہونا چا ہے کہ د نیا کی خواہشات ر بڑکی طرح بھیلتی چلی جا ئیں ۔ نعیش فراوانی اور زیادہ
سے زیادہ سہولتیں ضرور یات (necessities) میں نہیں آئیں۔ لہذا وہ کام کروجس
سے یا تو د نیا کی کوئی ضرورت پوری ہویا آخرت کے اندرانسان کواس کا اجروثو اب مل
سے ۔ ان دو کے علاوہ کی تیسر کام کے لیے زندگی کا کوئی لمحہ ضائع کرتا ایمان اوراسلام
کے منافی ہے۔ اگر آپ کوئی لمح کی فضول اور بے کار کام میں ضائع کرتے ہیں تو اس کا مطلب یہ بنتا ہے کہ آپ کو آخرت پریفین ہی نہیں۔

ومر اربعین نؤوی کی محدی در (370 محدی در خطابات جمع کهی

#### بے فائدہ کاموں سے اجتناب: شیوہ مؤمن

یمی وجہ ہے کہ سورة المؤمنون میں کامیاب ہونے والے اہل ایمان کی صفات بيان كرتے ہوئے فرمايا گيا:﴿قَدْ اَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ۞ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَا تِهِمْ لطشِعُونَ ﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّهُو مُغْرِضُونَ ﴿ ﴾ ''بِشَايان والعامياب ہو گئے جواپنی نماز میں عجزو نیاز کرتے ہیں اور جو بے ہودہ باتوں سے منہ موڑے رہتے ہیں''۔لغوکام اے کہتے ہیں جو بے فائدہ ہو مثلاً بیٹھے تاش یا شطرنج کھیل رہے ہیں۔بھئی کونی تہاری دنیا کی ضرورت اس سے بوری ہوئی یائم نے اس سے آخرت کا کیا کمایا؟ اس ضمن میں ایک اصطلاح ہارے ہاں''وقت گزاری'' (یا to kill the time) استعال ہوتی ہے' حالانکہ بیرونت اتنی حقیر شےنہیں ہے کہاسے یونہی ضائع کر دیا جائے۔ وفت گزاری کے مشغلے انہی کے لیے ہوں گے جن کوآ خرت پریقین نہیں ہے ٔ ور نہمکن ہی نہیں کہ کوئی صاحب ایمان اپنا وقت یونہی ضائع کر دے۔اگر آپ کو وقت ملا ہے تو سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا اللَّهَ اللَّهُ وَاللَّهُ ٱكْبَرُ اور سُبْحَانَ اللَّهِ وَبحَمْدِه سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيم كاورد كيجيان ميں سے مركلمة آپ كے ليے جنت ميں بودابن جائے گا اور وہاں آپ کوسر سبز باغات ملیں گے ٰلہٰذا وقت ضائع کیوں کررہے ہو؟ یا تو کسی ایسے کا م میںمصروف ہوجاؤ جس ہے دنیا کی کوئی ضرورت بوری ہورہی ہو؟ یا پھر آخرت کے کمانے کے لیے لگ جاؤ' تیسرا کامنہیں ہونا چاہیے۔اس لیے ایمان والوں کی صفت بيان كرتے ہوئے الله تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ وَ الَّذِيْنَ هُمُ عَنِ اللَّغُو مُغْرِضُونَ ﴿ ﴾ یعنی اہل ایمان تو وہ لوگ ہیں جولغوا ور بے فائدہ کا موں سے مکمل اجتناب بر تنے ہیں ۔ آپ میں سے بہت سے حضرات کے علم میں ہو گا کہ سورۃ المؤمنون کی ابتدائی گیارہ آیات کے ہم معنی اور بہت مشابہ سورۃ المعارج کی آیات ہیں ۔سورۃ المعارج میں ﴿وَالَّذِیْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُغْرِضُوْنَ۞﴾ کے بجائے ﴿وَالَّذِیْنَ یُصَدِّقُوْنَ بِیَوْمِ اللِّينِن ﴿ ﴾ كَ الفاظ آئے ہيں۔ يعني كامياب مونے والے وہ لوگ ہيں جو آخرت ' قیامت کے دن جزا وسزا اور حساب و کتاب کو مانتے ہیں اور اس پر یقین رکھتے

ہیں۔آیات کی اس ترتیب ہے مفہوم یہ بنے گا کہ جزا دسزا کے قانون پرایمان رکھنے والوں کے لیے کیے ممکن ہے کہ وہ کسی لغو کام کے اندرا پنا وفت صرف کریں! بلکہ سورة الفرقان میں' عباد الرحلٰن' کی صفات کا تذکرہ کرتے ہوئے تو یہاں تک فر مایا گیا: ﴿ وَإِذَا مَووُا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَامًا ﴿ ﴾ "اورجب أنهيل بي بوده چيزول كے پاس ہے گزرنے کا اتفاق ہوتو باوقارانداز ہے گزرجاتے ہیں'' یعنی خودلغو کام میں ملوث ہونا تو بہت دور کی بات ہے'اگر کہیں اتفاق سے لغو کا م کرتے لوگوں کے پاس سے گزر ہو جائے تو وہ متوجہ ہوئے بغیر گزر جاتے ہیں۔مثلاً آپ کسی کام سے جارہے ہیں اور آپ نے ویکھا کے سڑک پرلوگ جمع ہیں ۔ کوئی کھیل تماشا ہے کوئی مداری ہے جوکرتب دکھار ہا ہے'لوگوں کی دل گئی کا سامان کرر ہاہے' وغیرہ۔اباگرآ پاس طرف متوجہ ہوجا کمیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ نے وقت کی قدرو قیمت کونہیں سمجھا' جبکہ عبادالرحمٰن کا شیوہ یہ ہے کہ اوّل تو وہ بالا رادہ کسی لغو کا م کی طرف جاتے نہیں اور اگرا تفا قاکسی لغو کے یاس ہے گزرہوجائے تووہ وہاں ہے باعزت طریقے ہے گزرجاتے ہیں اوراس طرف متوجہ نہیں ہوتے ۔یعنی اپنے وقت کا کوئی منٹ بھی ضائع کرنے کو تیار نہیں ہوتے ۔

## جوامع الكلم احاديث كويا ديجيي!

یہ احادیث بڑی چیوٹی جیوٹی ہیں 'لیکن ان میں معانی کا ایک جہان پوشیدہ ہے۔
یہی وہ احادیث ہیں جن کو' جوامع الککم' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ان مخضرا حادیث کو یاد
کر لینا آسان ہے 'لہذاان کو ضرور یا دکرتا چاہیے۔آج کی اس نشست میں اربعین نووی
کی دواحادیث ہمارے زیرمطالعہ آئیں اوران کے خمن میں ایک اور بہت اہم حدیث کا
بھی تذکرہ ہوا۔ میں امید کرتا ہوں کہ آپ ان احادیث کو ذہن شین کرلیں گے۔ آپ کی
آسانی کے لیے میں وہ متیوں احادیث ایک بار پھرد ہرادیتا ہوں۔

(١) ((دَعْ مَا يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيْبُكَ))

''جس چیز سے دل میں خلجان بیدا ہو جائے اسے جھوڑ دواور وہ چیز اختیار کر وجس سے دل میں اطمینان ہو۔'' و اربعین نؤوی کی در 372 می در خطابات جمد کری

(۲) ((اُ**لَاثُمُّ مَا حَاكَ فِیْ صَدُ**رِكَ **وَ تَحرِهْتَ اَنْ یَطَّلِعَ عَلَیْهِ النَّاسُ)) ''گناہ وہ ہے جوتمہارے دل میں خلجان پیدا کر ہے اور تم ناپند کرو کہ بیلوگوں کے علم میں آئے''** 

(٣) ((مِنْ مُحُسْنِ إِسْلَامِ الْمَوْءِ تَوْكُهُ مَا لَا يَغْنِيهِ))

''کی انسان کے اسّلام کی خوبی میں ہے بھی شامل ہے کہ کسی لا یعنی کام میں وقت ضائع نہ کرے۔''

یعنی انسان کے اسلام کے اندر جو حسن پیدا ہوا ہے اگر وہ اسلام اور ایمان سے گزر کر احسان کے درجے تک آگیا ہوتو پھراسے چاہیے کہ وہ اپنا وقت یا تو ایسے کام میں صرف کرے جس سے دنیا کی کوئی ضرورت (necessity) پوری ہور ہی ہو ۔۔ اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ دنیا کے اندرا پی جائیداد ہر صاتے چلے جانا' کاروبار پھیلاتے چلے جانا' کاروبار پھیلاتے چلے جانا' کاروبار پھیلاتے چلے جانا اور اپنے لیے لذات و نیوی اور عیاثی کے سامان فراہم کرنا' بلکہ ایسا کام ہوجس سے ونیا کی ضرورت پوری ہو ۔۔ یا پھرا سے کام میں جوانسان کے لیے آخرت کا تحفہ بن والے کام میں جوانسان کے لیے آخرت کا تحفہ بن جائے 'آخرت کا خزانہ بن جائے۔۔۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی تو فیق عطافر مائے' آمین یا ربِّ العالمین!

اَقُوُلُ قَوُلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ٥٥



(13)



# اسلامی اخوت (در خون مسلم کی حرمت

۱۱/ جنوری ۴۰۰۸ء کا خطیه جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ - بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

إِنَّهُ الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصْلِمُوْ ابَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَكَّمُ مُرُّحُمُونَ ٥ وَالمَّاللَّهُ لَعَكَّمُ مُرَّدُحُمُونَ ٥ وَالمحدرات)

يَآتِهَا النَّاسُ اِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّنُ ذَكْرٍ وَّأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآلِلَ لِتَعَارَفُوا النَّاسُ اِنَّا خُلَقْنَكُمْ مِّنْدَاللهِ اَتْقَلَمُمْ (الحجرات:١٣)

عَنُ أَبِي حَمْرَةَ أَنَسِ بُنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ خَادِمٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ عَنِ النَّبِيّ عَلَيْك :

((لَا يُؤْمِنُ اَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِلَاخِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِمٍ)) (١)

رسول الله مُنَّاثِيْنِ کے خادم ابوحزہ سیدنا انس بن ما لک وٹائیؤ نبی اکرم مَنَّاثِیْنِ کے روایت کرتے ہیں کہ آی نے فرمایا:

''تم میں نے کو کی شخص اُس وفت تک مکمل ایمان دارنہیں ہوسکتا جب تک کہا ہے (مسلمان) بھائی کے لیے وہی پہندنہ کرے جوا پنے لیے پہند کرتا ہے۔''

عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْكُمْ:

ُ ((لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِىءٍ مُسْلِمٍ ؛ يَشْهَدُ اَنْ لَاَّ اِللَّهَ اِللَّهُ ، وَاَنِّىٰ رَسُولُ اللَّهِ ،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الايمان باب من الايمان ان يحب لاخيه ما يحب لنفسه وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الدليل على ان من خصال الايمان ان يحب لاخيه

اِلاَّ بِاحْدَى ثَلَاثٍ : الشَّتِبُ الزَّانِيُ ' وَالتَّفْسُ بِالنَّفْسِ' وَالتَّارِكُ لِدِيْنِهِ الْمُفَارِقُ لِلْبَيْنِهِ الْمُفَارِقُ لِلْبَعْمَاعَةِ)) (')

سيدناعبدالله بن مسعود والين سے روايت ہے كدرسول الله مَا الله عَلَيْدَ الله عَلَيْدَ الله عَلَيْدَ الله عَلَي ا

''(مندرجہ ذیل) تمین صورتوں کے علاوہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں' جو بیہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کا رسول گواہی دیتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں (۱) شادی شدہ زانی' (۲) جان کے بدلے جان ( قاتل )' اور (۳) دین کا تارک' جماعت سے علیحد گی اختیار کرنے والا۔''

معزّز سامعین کرام!

امام کی بن شرف النووی مُشیّد کے مجموعہ احادیث ''اربعین نووی' میں بہت کی احادیث النووی مُشیّد کے مجموعہ احادیث ''اربعین نووی' میں بہت کی احادیث ایک میں جن کے کلمات تو نہایت مختصر ہیں گران میں دین کی بوی بوی کمشیں بیان کی گئی ہیں۔حضورا کرم کُلیّنی کے ان کو''جوامع الکلم'' سے تعبیر فرمایا ہے۔ گزشتہ نشست میں بھی ہم نے چند جوامع الکلم احادیث کا مطالعہ کیا تھا اور آج بھی جو دو احادیث (حدیث نمبر۱۱۰ اور ۱۲) ہمارے زیر مطالعہ ہیں وہ بھی جوامع الکلم میں سے احادیث (حدیث کا تعلق ایمان کے اصل جو ہراور لُبِ لُباب سے ہے اور دوسری کا تعلق اسلام کے قانونی نظام سے ہے' اور پھراس میں خاص طور پریہ بات بیان کی گئی ہے کہ کسی مسلمان کی جان کن حالات میں لی جاستی ہے۔ یہ ایک بہت بڑا قانونی اور فقہی مسلم مسلمان کی جان کن حالات میں لی جاستی ہے۔ یہ ایک بہت بڑا قانونی اور فقہی مسلم مسلمان میں خاص میں شد میں اور احادیث کا مطالعہ کریں گے۔

## اسلامی اخوت اور عالمگیراخوت

ا پینمعمول کے مطابق میں نے ابتدا میں سورۃ الجرات کی دوآیات تلاوت کی ہیں'
پہلی آیت ہے: ﴿ إِنَّمَا الْمُوْمِنُوْنَ إِخْوَةٌ ﴾ (آیت ۱۰)''یقینا اہل ایمان تو بھائی بھائی
ہیں' — اخوتِ ایمانی کا پیرشتہ بہت گاڑھا' مضبوط اور بہت بنیا دی ہے'لیکن اس سورہ
مبار کہ کی دوسری آیت میں ایک اور رشتہ اخوت کا ذکر ہے اور وہ اہلِ ایمان کے درمیان
نہیں' بلکہ تمام انسانوں کے مابین ہے' جا ہے وہ مسلمان ہوں یا کا فر فرمایا:﴿ یَا اَیُّهَا

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات باب ما يباح به دم المسلم

النّاسُ إِنّا خَلَفْناكُمْ مِّنْ ذَكْرٍ وَأَنْشَى ﴿الحجرات: ١٣) ' اے لوگو! ہم نے تہيں ایک مرداورایک عورت (لینی ایک انسانی جوڑے) سے پیدا کیا ہے' — اس آیت میں بی نوع انسان کی دومشترک باتوں کو بیان کیا گیا ہے' ان میں سے ایک ہے: ' إِنّا خَلَفُناکُمْ ' ' یعنی ہم سب کا خالق ایک ہے۔ چاہے کوئی مسلمان ہو' ہندو ہو' پاری ہو' عیسائی ہو' الغرض جو بھی ہو' سب کا خالق اللہ ہی ہے۔ جبکہ بنی نوع انسان میں دوسری قدرِ مشترک ' مِین ذکترِ وَ اُنٹی ' ہے' یعنی تمام انسان حضرت آدم اور حواظیم سے پیدا کیے مشترک ' مِین ذکترِ وَ اُنٹی ' ہے' یعنی تمام انسان حضرت آدم اور حواظیم سے پیدا کے اگر چہاں میں وہ پہلا دائر ہ یعنی اخوت ایمانی کا جورشتہ ہے اس کی افضلیت اپنی جگہ مسلم اگر چہاں میں وہ پہلا دائر ہ یعنی اخوت ایمانی کا جورشتہ ہے اس کی افضلیت اپنی جگہ مسلم ہواوی اور روایت کا تعارف

و اربعین نووی کی در 376 کار در کار از جمع کمی

حضرت انس ﴿ إِنَّهُ بِيان كرتے ہيں كه نبي اكرم مَا لَيْنَا إِنْ فِي مِن الرَّم مَا لَيْنَا اللَّهِ ا

((لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُعِبَّ لِآخِيْهِ مَا يُعِبُّ لِنَفْسِهِ))

''تم میں سے کوئی شخص مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لیے وہی پندنہ کرے جواینے لیے پیند کرتا ہے۔''

## ''لَا يُؤْمِنُ آحَدُّكُمْ حَتَّى .....'' كامفهوم

اس قتم کی احادیث کے قتمن میں پہلی بات تو بید ذہن میں رکھے کہ اس کا بینتیجہ نکال لینا کہ وہ مؤمن نہیں ہے تو کا فر ہے درست نہیں ہے۔ حدیث جریل کے قتمن میں تفصیل سے ایمان اور اسلام کا فرق واضح کیا جا چکا ہے کہ ایمان اصل میں بعض حقائق کے قلب میں جاگزیں ہوجانے کا نام ہے اور پھراس کے مختلف مراتب ہیں ۔۔ اس کا ایک مرتبہ وہ بھی ہے: ((اَنْ تَعْبُلُهُ اللَّهُ کَانَّكَ قَرَاهُ ' فَانْ لَمْ تَدُنْ تَوَاهُ فَانَّهُ مِرَات وہ میں وہ اس کے مختلف مقاضے اور مختلف مظاہر ہیں اور پھراس کر تیب سے ایمان کے پہلو سے ایمان کے مختلف تقاضے اور مختلف مظاہر ہیں اور پھراس ترتیب سے ایمان کے مختلف تمرات اور نتائج ہیں ۔ اگر دل میں فی الواقع ایمان موجود ہے تو اس کے تمرات بھی حاصل ہوں گے جنہیں مختلف احادیث اور قرآن مجید کی مختلف آیات 'مثلاً سورۃ التغابن حاصل ہوں گے جنہیں محلف احادیث اور قرآن مجید کی مختلف آیات 'مثلاً سورۃ التغابن کے دوسرے رکوع میں کھول کربیان کردیا گیا ہے۔

زیرمطالعہ حدیث کے آغاز میں ((لَا یُوٹِینُ اَحَدُّکُمْ حَتّٰی.....)) کے جوالفاظ آئے ہیں' بیالفاظ کی اورا حادیث میں بھی آئے ہیں ۔مثلاً دوا حادیث بہت ہی معروف

ومشہور ہیں جوتقریباً ای انداز کی ہیں۔پہلی حدیث یول ہے: ((لَا يُؤْمِنُ اَحَدُّ كُمْ حَتّٰی يَكُوْنَ هَوَاهُ تَبِعًا لِمَا جِنْتُ بِهِ))(١) ( تم يس سے كوئى شخص مؤمن نبيں موسكتا جب تك کہ اُس کی خواہش نفس اس ( دین ) کے تالع نہ ہو جائے جو میں لے کر آیا ہوں''۔ میں شریعت' اللہ کے احکام اور اوامر ونواہی لایا ہوں' اب اگر تمہاری خواہش نفس اس کے خلاف سرکشی کرتی ہے تو پھرتمہارے قلب میں حقیقی ایمان موجود نہیں ہے اورتم مؤمن نہیں ہو۔البتہ ایباشخص مسلم تو ہوسکتا ہے' اس لیے کہ جو شخص کسی وقت اللہ کے کسی حکم پر اینے نفس کے کسی تقاضے کوتر جیج دے دے تو اس سے وہ گنا ہگار' فاسق اور فاجرتو ہوگا لیکن وہ کا فرنہیں ہوجائے گا۔البتہ اسے ایمان کی حقیقت اُس وقت تک حاصل نہیں ہوگی جب تک کہ اُس کی خواہش نفس تا بعنہیں ہوگی اس کے جو نبی اکرم مَثَافِیاً کے کرآئے ہیں۔ اس طرح دوسرى حديث يول ہے: ((لَا يُؤْمِنُ أَحَدُ كُمْ حَتَّى ٱكُوْنَ أَحَبَّ اللَّهُ مِنْ وَّالِدِهِ وَوَلِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ))(١) ' 'تم ميں سے كوئى شخص مؤمن نہيں ہوسكتا جب تک کہ میں اُے اُس کے والد' اُس کے بیٹے اور تمام انسانوں سے بڑھ کرمحوب نہ ہو جاؤں''۔ یبجمی ایمان کا ایک نقاضا ہے۔ایمان کے مختلف نقامضے اور در جات ہیں اور احادیث میں ان کے حوالے سے بات ہوتی ہے' جبکہ اس کواس لغوی مفہوم میں لے لیتا کہ جب مؤمن نہیں ہے تومسلم بھی نہیں ہےاور گویا پھر کا فریخ بیرسارا معاملہ غلط ہےاور اس پر حدیث جبر مل کے شمن میں ہم بڑی تفصیل سے بحث کر چکے ہیں۔

#### اخوت كاتقاضا

اس لحاظ سے زیر مطالعہ حدیث کامفہوم یوں ہوگا کہ کسی شخص کی شرافت ومرقت کا تقاضا یہ ہوگا کہ جو چیز اپنے لیے پہند کر رہاہے وہ اپنے بھائی کے لیے بھی پہند کرے۔ دیکھئے ایک بھائی وہ ہے جو ماں جایاہے 'یعنی آپ کا حقیقی بھائی ہے' ظاہر بات ہے کہ اس اعتبارے سب سے اُقرب وہی رہے گا۔اس کے بعد کزنز ہیں جو آپ کے دادادادی کی

<sup>(</sup>١) رواه في شرح السنة بحواله مشكاة المصابيح\_

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخارئ كتاب الايمان باب حب الرسول من الايمان وصحيح مسلم كتاب الايمان باب وجوب محبة رسول الله يَظِين اكثر من الاهل والولد والوالد -

اولاد ہیں۔وہ بھی پھر بھائیوں میں آ جائیں گے اور اس طرح ید دائرہ وسیع ہوتا چلا جائے گا' یہاں تک کہ پوری نوعِ انسانی کو اپنے احاطے میں لے لےگا ۔ میں ابھی بتا چکا ہوں کہ اخوت کا ایک دائرہ تمام مسلمان بھائیوں کو محیط ہے' جبکہ ایک وسیع تر دائرہ میں تمام بن نوع انسان کا خالق ایک اللہ ہے تمام بن نوع انسان کا خالق ایک اللہ ہے اور تمام کے تمام آ دم وحوا المنظیم کی اولا دہیں تو اس اعتبار سے ان سے بھی ہمارا ایک رشتہ اخوت تو بہر حال ہے' لہذا اگر جمیں کوئی خیر ملا ہے تو ہمارے ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ ہم بہند کریں کہ وہ خیر'' الا قرب فالا قرب' کے حساب سے ہر بھائی کو ملے' اور پھر درجہ بدرجہ یہ بات بھیلتی چلی جائے گی۔

فرض کیجے اللہ تعالیٰ نے آپ کوصحت دی ہے آپ چاہیں گے کہ آپ کے بھائیوں کے اندر بھی صحت ہو'اگران میں کوئی مرض ہے تو دعا کیجے کہ اللہ تعالیٰ انہیں شفا دے دے۔ای طرح اللہ نے آپ کو دولت دی ہے تو آپ کو یہ پہند کرنا چاہیے کہ آپ کے بھائیوں کے پاس بھی مال ودولت ہو'اگران کے پاس نہیں ہے تو آپ دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ انہیں بھی دولت سے سرفراز فرمائے۔

اس حوالے سے اہم ترین بات یہ ہے کہ سب سے بڑی اور اہم ترین دولت دمیات ہے۔ اگراللہ عزوجل نے آپ کو ہدایت سے سرفراز فرمایا ہے تو اب اس کا تقاضایہ ہے کہ آپ اپنے بھائی کے لیے بھی پیند کریں کہ اللہ تعالیٰ اسے بھی ہدایت دے دے۔ البندا پھراس کے لیے دل وجان سے کوشش اور محنت کریں۔ جیسے سورۃ التحریم میں ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ لِنَا يَسُهُ اللَّٰذِيْنَ الْمَنُواْ قُوْلَا اَنْفُسَکُمْ وَاللّٰهِ لِیٰکُمْ فَارًا ﴾ ''اے اہلِ ایمان! بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل وعیال کو آگ سے' نے یہ دراصل خیر خوابی ایمان! بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل وعیال کو آگ سے' نے یہ دراصل خیر خوابی ہے جس کے بارے میں نبی اکرم مُنَّا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

# تبلیغ ہدایت: حیاتِ دنیا کاسب سے قیمتی مصرف

اس ضمن میں میہ بھی ذہن نشین رہے کہ خلق کی ہدایت اور نوع انسانی کوسید ھے راتے پرلانے کی جدوجہد میں ایک وقت الیا آجا تا ہے کدانسان کے لیے اس کے سوا کوئی اور کام کرنے کوجی حابتا ہی نہیں۔رسول الله مُلَا اللّٰهِ اللهِ مُلَا اللهِ مَلَا اللهِ مَلْ اللهِ مَلَا اللهِ مَلْ اللهِ مَلَّا مَلْ مَلْ اللهِ مَلْ مَلْ اللهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ الللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ الللّهِ مَلْ الللّهِ مَلْ الللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ تَك فرما ديا: ((فَوَا اللَّهِ لِاَ نُ يَهُدِىَ اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُوْنَ لَكَ حُمْرُ النَّعَمِ))(١) ' الله كي تم! الرَّتهارے ذریعے سے الله تعالی كى ايك شخص كو بھى ہدایت وے دے تو بیتمہارے لیے سرخ اونٹوں کے مل جانے سے بھی بری دولت ے' --- بیروایت بھی جوامع الکلم میں ہے ہے۔ دیکھتے کیسے بات کوجع کیا گیا: ((اَنْ يَهُدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا)) لِعِن بدايت تم نبيل دے سكتے 'بدايت توالله بي دے گا' لیکن اگر اللّٰدکسی کو ہدایت دے رہا ہے اور وہ اس کا ذریعیتہ ہیں بنا دے لیعنی تمہارے ذریعے ہے اس کو ہدایت کینچ کو ریتمہارے لیے سرخ اونٹوں سے بڑھ کر دولت ہے۔ اسى طرح حضرت معاذ بن جبل والله الله كالمنظ الله مَثَالِينَا إنْ مَعَادُ! أَنْ يَهُدِي اللَّهُ عَلَى يَدَيْكَ رَجُلًا مِنْ اَهْلِ الشِّرْكِ خَيْرٌ لَكَ مِنْ اَنْ يَكُوْنَ لَكَ حُمْرُ النَّعَم)(۲) ''اے معاذ! اگر کسی مشرک آ دمی کواللہ تعالیٰ تمہارے ہاتھوں ہدایت عطافر ما د بے تو یہ تمہار ہے ت<sup>ی</sup> میں سرخ اونٹوں سے بھی بہتر ہے۔''

ہم صوفیاء اور اولیاء اللہ کے بارے میں پڑھتے ہیں کہ انہیں تو بس اس چیز کی غرض تھی کہ لوگوں تک ہدایت کا کلمہ پہنچ جائے۔ انہوں نے کوئی جائیدا دیں تو نہیں بنائیں۔ یہ دوسری بات ہے کہ آج ان کے مقبروں پر مشر کا نہ حرکات ہو رہی ہیں بدعات ہیں شریعت کے خلاف افعال سرانجام پارہے ہیں۔ عرس اور میلے منعقد ہوتے ہیں اور ان میں عصمت فروشی کا دھند ابھی ہوتا ہے۔ یہ سارا کچھان کے نام پر ہور ہاہے اور جو گدی میں عصمت فروشی کا دھند ابھی ہوتا ہے۔ یہ سارا کچھان کے نام پر ہور ہاہے اور جو گدی

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى كتاب الجهاد والسير باب دعاء النبي مُنظِين الناس الى الاسلام والنبوة ..... ومسند احمد ح ٢١٧٥٥ واللفظ له...

<sup>(</sup>٢) مسند احمد كتاب مسند الانصار باب حديث معاذ بن جبل ع ٢١٠٥٩ -

و اربعین نَوَوی کی در 380 کار در خطابات بعد کھی

نشین ہیں وہ تو عیاشیاں کرتے ہیں۔ دوسری طرف ان صوفیاء اور اولیاء اللہ نے تو عرت کی زندگی گزاری ہے۔ بابا فرید گنج شکر کے بارے میں آتا ہے کہ بسااوقات ان کے پاس اس کے سوا کچھنمیں ہوتا تھا کہ پانی میں تھوڑا سانمک ڈال کراس سے سوگھی روٹی ذرا گیلی کرکے کھاتے تھے۔ انہوں نے زندگی اس طور سے گزاری اور انہوں نے کوئی کا روبار نہیں کیا۔ حالانکہ کا روبار کرنا کوئی حرام تو نہیں ہے 'لیکن ان کے ذہن میں چیزوں کی قدرو قیمت کا ایک معیار (sense of values) تھا کہ کا روبار سے جھے سوائے معاش کے اور کیا حاصل ہوگا! اور اگر میرے ذریعے سے اللہ ہدایت پھیلا دے تو اس کے بدلے جو کچھ جھے آخرت میں حاصل ہوگا اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکا۔

# ا پنی توانا ئیوں کو کم قیمت پر ہر گز فروخت مت کریں!

الغرض جب انسان اس سطح تک بنج جا تا ہے تو وہ سوچتا ہے کہ میں اپنی قدر و قیمت تھوڑی کیوں قبول کروں؟ چنانچہ اللہ تعالٰی نے آپ کو جوبھی توانائی' قوت' مہلت عمر' صحت' اظہار ما فی الضمیرا ورتقر بر وتحریر کی صلاحیتیں دی ہیں' ان کو آپ بازار میں لا کر گھٹیا قیت بر فروخت نہیں کریں گے اس لیے کہ ان کی سب سے بڑی قیمت رہے کہ ان صلاحیتوں کولوگوں کی ہدایت اور بھلائی کے لیئے ان کی عاقبت سنوار نے اوران کوجہنم کی آگ سے بیجانے کے لیےصرف کریں ۔ تو درحقیقت پیشرافت ومروّت کا وہ تقاضا ہے جس سے دین کی دعوت پھیلتی ہے۔ یہ جذبہ اگر لوگوں کے اندر ہو گا تو وہ اپنے وقت کا اصل مصرف اسی کوقر اردیں گے اور زندگی کے اندراپنے وقت اوراپنی صلاحیتوں کی سب ے اہم قیت ای کوممجھیں گے کہ اس کولوگوں کے لیے ذریعہ ہدایت بنایا جائے ۔ بہرحال زیرمطالعہ صدیث میں اس کی تا کید کے لیے انداز بیا ختیار کیا گیا ہے کہ اگر ایسا جذبهانسان میں نہیں ہے تو پھر گویاحقیقی ایمان ایمان کااصل جو ہراوراصل اُبِ اُباب نہیں ہے'اس لیے کہ جب ایمانِ حقیقی ہوگا تو آ پ کا آخرت پریقین ہوگا اور پھر دنیا میں آ پ ہر چیز کی قیمت کاتعین آخرت کے حوالے سے کریں گے کہ آخرت میں اس کی کیا قدرو قیمت اور اجر و ثواب ہے ۔جیسے کہ ہم پچپلی حدیث میں پڑھ چکے ہیں : ((مِنْ مُحسُنِ

إ شلام الْمَرْءِ تَوْكُهُ مَا لَا يَعْنِينهِ) ' 'كن آ دى (مسلمان) كاسلام كى خوبى يبكى ہے کہ وہ ہراس کام کو چھوڑ دے جس کا اس کو کوئی فائدہ نہیں'' لیتنی دنیا کا وقت یا تو د نیوی ضرور تیں بوری کرنے کے لیے لگے -- خلاہر بات ہے زندگی کے نقاضے پورے کرنے کے لیے بیایک جائز اور صحیح مصرف ہے۔ ۔ یا پھراس کے ذریعے ہے آخرت کمائی جائے ۔ یوں سجھنا کہ وقت کوئی بے کارا ورنضول چیز ہے ٔ بیر و بیرقابل مذمت ہے۔ جیبا کہ میں نے کہاتھا کہ اس حوالے ہے ہمارے ہاں'' وقت گزاری'' کا لفظ استعال ہوتا ہے ٔ اگر آخرت کا یقین ہوتو اس کا کوئی سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔اس طرح کون چاہے گا کہ میری اولا د میرا بھائی جہنم میں ڈالا جائے؟ لہذااس جذبہ کے پیدا ہونے کے بعد انسان کی ساری صلاحیتیں' ساری قوتیں' ساری توانا ئیاں اس فکر میں صرف ہوں گی کہ جتنوں کو بچاسکوں بچالوں۔ جیسے کہ حضورا کرم مُلَیْظِیْم نے ایک موقع پر فرمایا: 'میری اورتمہاری مثال ایس ہے کہ آگ کا ایک الاؤہ جوتہ ہیں نظر نہیں آر ہااور تم اس میں گریڑنا چاہتے ہواور میں تنہارے کپڑے بکڑ کبڑ کراس سے دورگھییٹ رہا ہوں'' مسمجھانے کی غرض ہے اس کی ایک عام سی مثال میں یوں دیا کرتا ہوں کہ آپ ایک سڑک کے کنارے بیٹھے ہوئے ہیں اور آپ کومعلوم ہے کہ آگے سڑک کھدی پڑی ہے۔آپ دیکھتے ہیں کہ ایک نابینا آ دمی اپنے معمول کے مطابق اس راستے سے گزرر ہا ے اے کیا بتا ہے کہ آ گے سڑک کھدی ہوئی ہے۔ وہ ذرا آ گے بڑھے گا تو آپ جلا کر كہيں گے: اوخدا كے بندے! آ گےمت بڑھؤ ذرابجؤ آ گے گڑھا ہے۔اب فرض كيجيے كہ وہ بہرا بھی ہے اور اس نے آپ کی بات نی ہی نہیں اور چلتے چلتے وہ گڑھے کے کنارے پر بہنچ گیا ہے تو آپ دوڑ کراس کے کپڑے پکڑیں گے اور تھینچ کراس کو بچا کمیں گے۔ یہی لفظ استعال کیاحضور مَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى كَمِينَ تمهارے كِبْر بِ بِكُرْ بِكُرْ كُرْتَمْهِيں بِحار ہاموں۔

اں حوالے سے آپ کی زندگی میں یہ چیز بہت اہمیت کی حامل ہے کہ آپ کی اقدار کیا ہیں؟ آپ نے کنزد کیے کس چیز کی کتنی اقدار کیا ہیں؟ آپ کے نزد کیے کس چیز کی کتنی قدر وقیمت ہے؟ پھر جو چیز آپ نے اپنے لیے پندکی ہے وہی اپنے بھائی کے لیے پند

سیحے۔ مثلاً اگر آپ آپ لیے جنت بیند کرتے ہیں تو آپ آپ ہمائی کے لیے بھی جنت میلہ پند کیجے۔ مثلاً اگر آپ آپ آپ لیے ہی جنت میلہ پند کیجے۔ بھائی سے آگ کز نزاور پھر اس کا دائر ہو تیج سے وسیع تر ہوکر پوری اُمتِ مسلمہ اور پھر پوری نوع انسانی تک پھیل جانا جا ہے۔ چنا نچہ یہی بات قر آن مجید میں حضور مُنَا اَلْاَ اِلّاَ دَ حُمَةً لِلْعُلْمِینَ ﴾ (الانبیاء) کے بارے میں کہی گئی ہے: ﴿ وَمَا اَدْسَلُنْكَ اِلّاَ دَ حُمَةً لِلْعُلْمِینَ ﴾ (الانبیاء) نوالوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے'۔ لیعنی حضور اکرم مُنَا اُلِیّا کُھا کہ ایک بھیلا ہوا ہے۔ اگر چلفظی ترجمہ بینی حضور اکرم مُنَا اُلِیّا کُھا کہ ایک بعض اوقات عربی زبان میں ظرف کی جمع بول کر ہے مظروف کی جمع بول کر ہے مظروف کی جمع مراد ہوتی ہے' تو یہاں بھی ایسا بی ہے' لہٰذامفہوم ہیہ ہوگا کہ اس عالم میں رہنے والے تمام لوگ تمام تو میں' تمام نسلیں' ان سب کے لیے آپ کو رحمت بنا کر بھیجا کیا ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان شخص کی شخصیت کے اندر بھی پیدا موجانا جا ہے' اگر حقیقی' واقعی اور اصلی اور قلبی یقین والا ایمان حاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان شخص کی شخصیت کے اندر بھی پیدا ہوجانا جا ہے' اگر حقیقی' واقعی اور اصلی اور قلبی یقین والا ایمان حاصل ہے۔ اب اس رحمت کا کوئی عکس صاحبِ ایمان شخص کی شخصیت کے اندر بھی پیدا ہوجانا جا ہے' اگر حقیقی' واقعی اور اصلی اور قلبی یقین والا ایمان حاصل ہے۔

## صحابه كرام بن كثيرٌ ميں تقسيم مراتب

فَانْذِرْ ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ﴾ (المدرُ) ''اے (محمطُ النَّيْمَ البيطي بڑے ہو المُحواور لوگوں کو خبر دار کر و اور اپنے پرور دگار کی بڑائی کرو!''اس کے بعد آپ مُلَّاتِيْم کے دن رات کا ایک ایک لحماس کام میں صرف ہوا۔ آپ مُلَّاتِيْم کُنْش قدم پر بہت سے صحابہ کرام وَلَيْمَ نے بھی یہی کیا کہ نہ کوئی مکان بنایا اور نہ کوئی معاش کا ذریعہ اختیار کیا۔ اصحابِ صفہ کی تو گھر گرہتی کی زندگی ہی نہیں تھی۔ وہ تو مسجد کے اندر پڑے رہتے تھے کہیں ہے کسی نے بچھ بجوا دیا تو کھا لیا' ور نہ بھو کے ہی ہیں اور فاقے پر فاقے آرہ ہیں۔ اصحابِ صفہ کے ایک میں سے مشہور فقیر منش صحابی حضرت ابو ہریرہ وہ فاقی ہیں۔ اصحابِ صفہ کے علاوہ بھی چند صحابہ کرام کا شار فقراءِ صحابہ میں ہوتا تھا' جن میں نمایاں حضرت ابو ذر میں خواری اور خورت ابو در اور کا گھاری خورت سلمان فاری اور حضرت ابو در داء وہ گھی ہیں۔

پھر صحابہ کی ایک اور تقتیم ہے ' نقتہائے صحابہ' کی ' یعنی وہ صحابہ جنہیں دین کا فہم اور دین کا تفقہ گہرائی کے ساتھ حاصل تھا۔ ظاہر بات ہے کہ اس اعتبار ہے بھی سب صحابہ برابر تو نہیں تھے' سب کی ذہنی سطح (level of consciousness) ایک طرح کی تو نہیں تھے کے اندراللہ نے ذہانت زیادہ رکھی تھی اور کسی میں کم یتو اس اعتبار ہے بھی سب برابر نہیں تھے۔ ع'' خدا بیخ انگشت میسال نہ کرد!' — تو وہ صحابہ جن کے اندر دین کا فہم بہت گہرا تھا ان کو فقہائے صحابہ کہتے ہیں اور ان میں حضرت عبداللہ بن مسعود دائی کو اونچا مقام حاصل ہے۔ حضرات ابو بکر صدیق عمر فاروق 'معاذبن جبل اور عبداللہ بن عباس جی فقہائے صحابہ میں ثار ہوتے ہیں۔ خوا تین میں سے حضرت عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبل محضرت ایک میں میں شار ہوتے ہیں۔ خوا تین میں سے حضرت عبداللہ بن عبداللہ بن عباس جی فقہائے صحابہ میں شار ہوتے ہیں۔ خوا تین میں سے حضرت عائشہ صدیقہ اور حضرت اُم سلمہ ڈی کھی کا شارفقہائے صحابہ میں ہوتا ہے۔

## خونِ مسلم کی حرمت

بہرحال زیرمطالعہ حدیث حضرت عبداللہ بن مسعود دلائی ہے مروی ہے۔وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مَکَالَٰئِیْمِ نے فر مایا: ((لَا یَبِحِلُّ دُمُّ الْمُوی وَ مُسْلِمٍ))''حلال نہیں ہے۔کسی مسلمان کا خون کر دینا' کسی مسلمان کی جان لے لینا' کسی مسلمان کی جان لے لینا' کسی مسلمان کو تا جا ترنہیں ہے۔آ گے مسلمان کی تعریف بھی کر دی: ((یَشْهَدُ أَنْ

لا الله الله والمول مول ' - به مسلمان مونے کی ناگزیراور واحد شرط ہے۔ اس کے علاوہ اور کوئی شہود نہیں اور علاوہ اور کوئی شرط نہیں ہونے کی ناگزیراور واحد شرط ہے۔ اس کے علاوہ اور کوئی شرط نہیں ہے۔ اگر ایک شخص تو حید ورسالت کی گواہی دے رہا ہے اور نماز نہیں پڑھ رہا ہے تو بعض فقہاء کے مطابق ایس شخص کو بڑی شخت سزادی جائے گی اس کو قید میں ڈالا جائے گا ' یہاں تک کہ تو بہ کرے اور نماز پڑھے' لیکن اسے کا فرنہیں قرار دیا جائے گا۔ بعض حضرات کے نز دیک اس کا قل بھی جائز ہے' لیکن سے ایک شاذ رائے ہے۔ جائے گا۔ بعض حضرات کے نز دیک اس کا قل بھی جائز ہے' لیکن سے ایک شاذ رائے ہے۔ والے گا۔ بعض حضرات کے نز دیک اس کا قل بھی کا نا جاتا ہے' جبکہ قانونی طور پر وہ شخص دائر ہاسلام سے نہیں نکلے گا۔

ہم نے حدیث جریل اور ارکانِ اسلام والی حدیث میں پڑھا ہے کہ اسلام میں کلمہ شہادت کے بعد نماز بھی ہے 'روزہ بھی ہے' زکوہ بھی ہے اور جج بھی ہے' لیکن یہ سب اضافی چزیں ہیں۔اس پر فقہاء کا اتفاق ہے 'خاص طور پراما م ابو صنیفہ گی طرف سے وضاحت موجود ہے کہ نماز کا تارک کا فرنہیں ہے۔البتہ نماز کا مشرکا فرہو جائے گا'اس لیے کہ جو ما نتا ہی نہیں کہ نماز فرض ہے گویا وہ قرآن کا انکار کررہا ہے اور جوقرآن کا انکار کررہا ہے تو وہ اسلام کے دائر ہے سے نکل گیا۔اس طرح تارک صوم یعنی روزہ نہ رکھنے والا بھی کا فرنہیں ہے' البتہ جومشر صوم ہوگا وہ کا فرہو جائے گا۔الغرض جو ضروریا ہے دین میں سے کسی کا بھی انکار کرے گاتو وہ کا فرہو جائے گا'لیکن یہ ایک علیحدہ بات ہے' جبکہ میں سے کسی کا بھی انکار کرے گاتو وہ کا فرہو جائے گا'لیکن یہ ایک علیحدہ بات ہے' جبکہ میں اور محمد مگا گئے آجا لللہ کے رسول ہیں تو اس کی جان لیما' اس کا قبل کرنا' اس کا خون بہانا جائز نہیں ہے۔

جوازِ قل کی پہلی صورت: رجم

آ کے جوازِ قل کی صورتوں کا بیان ہے۔ آپ اُلَّیْکِمُ نے فرمایا: ((اللَّهِ بِالحدای فرکایا: ((اللَّهِ بِالحدای فکلاثِ)) ''گرتین میں سے ایک شکل (میں قل کا جواز ہے )''۔(۱)((الفَّیّبُ الزَّانِیُ)) ''شادی شدہ زانی''۔ یعنی کوئی شادی شدہ شخص اگر زنا کا مرتکب ہوا تو اسے رجم کیا

جائے گا اور رجم بھی قتل ہی کی ایک شکل ہے۔الہا می شریعتوں میں رجم کی بیسزا ہمیشہ سے رہی ہے اور تو رات میں اس کا ذکر موجود ہے۔قرآن مجید میں اگر چہاس کا ذکر نہیں ہے ' لیکن نبی اکرم شَالْتَیْنِیْم نے اپنے دور میں رجم کیا اور رجم کرنے کے بعد آپ شَالْتِیْم نے فرمایا: ''اے اللہ! میں نے تیری سنت کو زندہ کر دیا۔''آپ مُلَّاتِیْم کے بعد خلفائے راشدین جمایاً: نے بھی شادی شدہ زانیوں کورجم کیا۔

دراصل بیدوسزائیں (۱) رجم اور (۲) قتل مرتد'اسلام میں ہیں'لین ان دونوں کا ذکر قرآن میں نہیں ہے۔ بید دونوں سزائیں سابق اللی قانون' شریعت موسوی' میں موجود تھیں اور ان کا ذکر سابقہ آسانی کتاب تورات میں بھی موجود ہے۔ ظاہر بات ہے کہ موئی ایلی عیسیٰ ایلی اور محمد کا پیلے ہماری شریعت میں بید جودوقل ہیں:
﴿ ا) قتل مرتد' یعنی کوئی مسلمان مرتد ہوجائے تو اس کوتل کر دیا جائے گا' اور (۲) رجم' یعنی جوزانی ہواور ہوشا دی شدہ ' تو ان دونوں سزاؤں کی اصل شریعت موسوی ہے اور شریعتِ محمدی میں بھی اسے برقر ارر کھا گیا ہے۔

غیر شادی شدہ کے لیے زنا کی سزاسورۃ النور کی ابتدائی آیات میں ندکور ہے کہ زانی اور زانیہ دونوں کوسوسوکوڑ ہے مارو ٔ اور وہ کوڑ ہے بھی برسرعام لگائے جائیں تا کہ مسلمانوں کی ایک جماعت انہیں دیکھے۔اس طریقے سے رجم بھی سرعام ہوتا ہے۔

اسلامی سزاؤں کی غرض وغایت:استیصالِ جرم

اسلام میں جوسزاؤں کا تصور ہے وہ درحقیقت جرم کے استیصال کے لیے ہے کہ معاشرے کے اندر دہشت بیٹھ جائے اور لوگوں کو عبرت ہو جائے کہ اگر ہیہ جرم ہم کریں گے تو ہمیں بھی پیسزا ملے گی۔ یا در کھیے کہ جرم اس کے بغیر بھی ختم نہیں ہوتا۔ آج کی دنیا میں مہذب ترین اور تعلیم یا فتہ ملک امریکہ سے بڑھ کرتو کوئی نہیں' لیکن وہاں کس قدر گھناؤنے جرائم ہوتے ہیں آپ اس کا اندازہ بھی نہیں کر سکتے۔ اس لیے کہ وہاں تصور سے ہوگیا ہے کہ جوشخص جرم کرتا ہے وہ نفسیاتی مریض ہے۔ ظاہر بات ہے کہ مریض سے ہوگیا ہے کہ جوشخص جرم کرتا ہے وہ نفسیاتی مریض ہے۔ ظاہر بات ہے کہ مریض سے

رشمنی تو نہیں ہمدردی ہونی چاہیے' اس کی اصلاح ہونی چاہیے اور اس کا علاج کیا جانا چاہیے۔اس لیے امریکہ کی جیلوں کواصلاحی مراکز (corrective centers) کہاجاتا ہے۔ پھرزندگی کی جوبھی ضروریات ہیں وہ بھی انہیں بہم پہنچائی جاتی ہیں۔اب اس کے نتیج میں لامحالہ جرم بھی ختم نہیں ہوگا۔

عام طور پروہاں زیادہ جرائم پیشہ افراد ایفروا مریکنز ہیں اور میں کہا کرتا ہوں کہ بیہ ایفروا مریکنز آج کے امریکیوں سے بدلہ لے رہے ہیں کہتم ہمارے آباء واَجداد کو آئن زنجیروں میں جکڑ کرافریقہ سے جانوروں کی طرح جہاز وں میں جربھر کرلائے تھے اور پھر تم نے انہیں غلام بنایا تھا'ان پرظلم و تعدّی کے پہاڑ توڑے تھے'اوران سے وہ کام لیے تھے جوان کی بساط سے بڑھ کر تھے' تو آج ہم اس کا بدلہ لے رہے ہیں سے بہر حال وہاں ہوتا ہے ہے کہ ایک مجرم نے جرم کیا اور اس کے بعد اس کو'' سزا'' یہ ملی کہ اسے وہاں ہوتا ہے ہے کہ ایک مجرم نے جرم کیا اور اس کے بعد اس کو'' سزا'' یہ ملی کہ اسے رہا' واپس آیا' پھر جرم کیا اور دوبارہ وہاں پہنچ گیا۔ کیونکہ باہر رہ کر تو محنت مزدوری کرنا ہوتی ہیں۔اس طرح کی سزا سے تو جرم کے خاتے کا کوئی سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

وہاں یہ چیز بھی دیکھنے میں آئی ہے کہ ان میں سے جومسلمان ہوجاتے ہیں وہ پھر جرم کا راستہ ترک کر دیتے ہیں ۔ اس لیے مسلمان تارکینِ وطن میں سے بہت سے مبلغین بہت عرصے سے وہاں کی جیلوں میں جا کر بلیغ کرتے ہیں۔ وہ قید یوں کی دلجوئی مبلغین بہت عرصے سے وہاں کی جیلوں میں جا کر بلیغ کرتے ہیں اور انہیں اصلاح کے لیے پچھ کھانے چینے کا سامان اور پچھ تحا نف ساتھ لے جاتے ہیں اور انہیں اصلاح کی دعوت دیتے ہیں۔ اس تبلیغ سے ان میں سے جومسلمان ہوجاتا ہے وہ دوبارہ وہاں کی دعوت دیتے ہیں۔ اس تبلغ سے ان میں جو جیلوں کی طرح اپنی باقی ماندہ زندگی گزارتا ہے۔ وہاں کی انتظامیہ کے علم میں جب یہ بات آئی تو اس کے بعد اب وہاں پر مسلمان مبلغین اچھی بھلی تخواہ پر رکھے جاتے ہیں جو جیلوں میں موجود جرائم پیشہ افراد کی اصلاح کرتے ہیں اور اس کے بہت اچھے نتائج بھی نکلتے ہیں۔ میں نے بہت سے لوگوں کود یکھا کرتے ہیں اور اس کے بہت اچھے نتائج بھی نکلتے ہیں۔ میں نے بہت سے لوگوں کود یکھا ہے۔ جہنہوں نے با قاعدہ اسی پیشے کو اختیار کیا ہے۔

### اسلامی سزاؤں کی بدولت سعودی عرب جرائم سے پاک

میں بہ بتار ہاتھا کہ جرم کا خاتمہ شخت سزاہی ہے ممکن ہے بینی آیک آوی کوسزاویے ہزار کے ہوش ٹھکانے آجا ئیں اور ہرکوئی سوچے کہ اگر میں نے بہکام کیا تو یہی میرا معاملہ ہوگا۔ سعودی عرب کے معالمہ ہوگا۔ سعودی عرب کے معالمے میں پوری دنیا میں مانا جاتا ہے کہ وہاں جرائم کی شرح بہت کم ' بلکہ نہ ہونے کے برابر ہے ' حالانکہ آل سعود کے آنے سے پہلے وہاں ہے تحاشا جرم سے 'لوٹ ماراور غارت گری عرف برتھی۔ ایک زمانے میں وہاں حاجیوں کو لوٹا اور تل کیا جاتا تھا۔ مجھے یا دہے جب میرے دادا جج کے لیے گئے ہے تو اُس وقت سمجھا جاتا تھا کہ جو جارہا ہے اس کی زندگی کا بس خاتمہ ہے۔ اگروہ واپس آگیا تو ایک بونس ہے ' یعنی ایک طرح سے اسے مزید مہلت عمر مل جائے گی۔ اُس دور میں عام طور پرصرف بوئی عرب کے لوگ جج پر جایا کرتے تھے۔ حاجیوں کو جان و مال کا کوئی شخفظ حاصل نہیں بوئی عرب ہے آل سعود کی حکومت قائم ہوئی ہے تو جرم ختم ہوگیا ہے۔

آلِ سعود کی حکومت اصل میں ایک مشترک حکومت تھی۔ شخ محمہ بن عبدالوہاب کی اولا وجوآلِ شخ کہلاتے ہیں اور آلِ سعود کے درمیان یہ معاہدہ ہوا کہ ہم مل جل کرچِد وجہد کرتے ہیں اور ایک حکومت قائم کرتے ہیں۔ حکومت کا انظام آلِ سعود کے پاس رہیں گے (اب بھی وہاں جو عالمے دین پاس رہے گا جبد دین معاملات آلِ شخ کے پاس رہیں گے (اب بھی وہاں جو عالمے دین اکثر خطبہ جج دیے ہیں ان کے نام کے ساتھ آلِ شخ موجود ہے بینی وہ محمہ بن عبدالوہاب کی اولا دہیں سے ہیں) — جب آلِ سعود کی حکومت قائم ہوئی تو آلِ شخ نے وہاں شریعت کے مطابق اسلامی سزاؤں کو نافذ کیا۔ اس سے یہ ہوا کہ جب چوری پرسی ایک کا ہوگوں کو جمع کرنے گا تو اس علاقے کے اندر کوئی قافلہ لوٹا گیا تو اس علاقے کے اور آپ کو معلوم ہے کہ ریاض کی جا محرکر ویا جو جا ہے میں کے اس کے ساتھ آل کی مزاقل ہے اور آپ کو معلوم ہے کہ ریاض کی جا مع مبد کے باہر میدان میں نماز جمعہ کے بعد ہجوم کے سامنے جلاد بجرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بجرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بجرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بجرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بجرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بجرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ مبد کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ کہ کے سامنے جلاد بھرم کی گردن اڑا تا ہے۔ کہ بین سامنے جلام کے دور کی سامنے جلام کی میں کے سامنے کردن اڑا تا ہے۔ کہ بین سامنے جلام کے دور کی سامنے کو کو کی کیا ہے کہ کی بین کے دور کی کی کی کی کی کردن اڑا تا ہے۔ کہ بین کی کو کی کے کہ کی کردن اڑا نے کا مقصد سے کہ عبرت حاصل ہواور انسان جرم سے دور

و اربعین نووی می در 388 کارد کار خطابات جمع کمی

بھاگے۔ تو وہاں پر در حقیقت جرم کا خاتمہ ای ہے ہوا تھا۔اس کے علاوہ جرم کوختم کرنے کا کوئی اور ذر لعیہ موجو دنہیں ہے۔ اگر آپ سمجھیں کہ تعلیم اور تہذیب سے جرم ختم ہو جائے گا تو تعلیم کا معیار امریکی قوم کے معیار تعلیم سے او پڑہیں جاسکتا اور وہ آج دنیا کی مہذیبے ترین قوم مانی جاتی ہے' لیکن وہاں بھی بدترین جرائم موجود ہیں۔

# جوازِقل کی دوسری صورت: جان کے بدلے جان

ز برمطالعہ حدیث میں نبی ا کرم ٹائٹیٹانے فر مایا کہ سی مسلمان کا خون حلال نہیں ہے مگر تین صورتوں میں ۔ جوازقل کی ایک صورت تو پہ ہے کہ شادی شدہ ہو کر زنا کر ہے۔ جبكه دوسرى صورت بير ب كه ((النَّفْسُ بِالنَّفْسِ)) "جان كے بدلے جان" لين جس نے قتل عمد کیا ہے تو اس کے جواب میں اسے قتل کیا جائے گا' الا بید کہ مقتول کے ور ثاء خون بہالینے پرآ مادہ ہو جائیں یا اسے معاف کر دیں۔ بیا ختیار مقتول کے ورثاء کو ہے سمی اورکونہیں۔ ہارے ہاں جو بیقانون ہے کہ صدیرمملکت کومعاف کرنے کاحق حاصل ہے بیرخلاف اسلام اور سراسر غلط ہے -- دیکھئے ایک شخص برقل کا مقدمہ ہے سیشن کورٹ نے اسے پھانسی کی سزادی' ہائی کورٹ میں اپیل ہوئی تو ہائی کورٹ نے بھی وہ سزا بحال رکھی' پھرسپریم کورٹ میں اپیل ہوئی تو اس نے بھی وہ سز ابحال رکھی' اب وہ صدر کے سامنے رحم کی اپیل (mercy petition) دائر کرے گااور چاہے گا کہ صدر معاف کردے - یہ قطعاً غلط اور خلاف اسلام ہے۔کس کے پاس قاتل کومعاف کرنے کا کوئی اختیار نہیں ہے۔ ہاں مقتول کے ورثاء کے پاس بیری موجود ہے اور اس میں بہت بڑی حکمت ہے۔آپ سوچنے! جیسا کہ ہمارے ہاں ٔ خاص طور پر دیہات میں ، اب بھی ہوتا ہے کہ قبل کے بدلے قبل ' پھر قبل' پھر قبل اور اس طرح قبل در قبل کا ایک سلسلہ چل نکاتا ہے جو کئی نسلوں تک چاتا ہے۔اور اگر بھی ایسا ہو جائے کہ ایک قاتل کومقتول کے ورثاءمعاف کردیں توبیسلسلہ ختم ہوجائے گا کہنہیں؟ یعنی مقتول کے ورثاءنے قاتل کے او پرا تنابڑا کرم اوراحسان کیا کہ اس کی جان بخشی کر دی کلہٰ ذااب اس کے جواب میں کوئی قتل نہیں ہوگاا دراس طرح قتل کا پیسلسلہ ختم ہوجائے گا۔ واضح رہے کہ بیتل عدی صورت میں ہے 'جبحہ قبل خطا میں جان کے بدلے جان نہیں بلکہ دیت ہوتی ہے اوراگراس ضمن میں کسی سرکاری یا حکومتی قانون کی خلاف ورزی کی گئی ہے تو اس کی سرزاالگ ہوگی۔ چنانچے سعودی عرب میں کسی گاڑی کے نیچہ آکر کوئی شخص مرجائے تو دیت تو دین پڑتی ہے 'چا ہے ڈرائیور کا ارادہ قبل کا نہیں بھی تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ لوگ وہاں بہت مختاط ہوکر ڈرائیونگ کرتے ہیں۔ میں نے اپنی آنکھوں کا نتیجہ یہ ہے کہ لوگ وہاں بہت مختاط ہوکر ڈرائیونگ کرتے ہیں۔ میں نے اپنی آنکھوں سے مدینہ منورہ میں دیکھا کہ ایک بڑی عمر کی عورت کوایک گاڑی نے ذرائج کیا تو ڈرائیور فوراً انز کر منت ساجت اور خوشامدیں کرنے لگ گیا کہ''اے میری ماں' مجھے معان کر دے!''اس لیے کہ اسے معلوم ہے کہ اس پر مقدمہ قائم ہوسکتا ہے اور سخت سزامل سکتی ہے' جبکہ یہاں کون پرواکرتا ہے' اس لیے کہ یہاں دیت کا معاملہ بی نہیں ہے۔ وہاں مزید ہی جب کہ آپ لائسنس کے بغیر ڈرائیونگ کر رہے ہیں تو یہ حکومتی جرم ہوگیا اور اس کا جرما نہ آپ کوالگ سے اداکرنا ہوگا۔

مجھے ایک واقعہ معلوم ہوا تھا کہ مدینہ یو نیورٹی کے ایک مصری پروفیسر کی کار کے ذریعے ایک مصری پروفیسر کی کار کے ذریعے ایک میرائے ہوا اور ایک شخص مرگیا۔ جب مدینہ کے گورنر کے پاس میہ معاملہ گیا تو اس نے کہا: دیکھئے جناب! دیت تو اللہ کی طرف سے ہے 'وہ ہم معاف کرنے والے کون ہیں؟ البتہ آپ کا جو دوسرا جرم تھا ٹریفک تو انین کی خلاف ورزی کا تو وہ ہم معاف کر سکتے ہیں'اس لیے کہ وہ ہمارے قانون کی خلاف ورزی ہے۔

جوازِقل كى تيسرى صورت قلِّ مرتد

جوازِقل کی تیسری صورت ہے ہے: ((وَالتَّادِکُ لِدِیْنِهِ الْمُفَادِقُ لِلْهَجَمَاعَةِ))''جو ایپ دین کوچھوڑ دے اور مسلمانوں کی جماعت ہے نکل جائے''۔اس سے مرادمر تد ہے اور مرتد کے سزابھی قتل ہے' گراس دور میں بعض جدید دانشوروں اوراس وقت دنیا کے اندر رائح جدید فکر کے مطابق ہرانسان کو فدہب بد لنے کی اجازت ہونی چاہیے۔اہلِ مغرب جو ہماری بہت سی چیزوں پراعتراض کرتے ہیں'ان کا ایک اعتراض می بھی ہے کہ اگر کوئی عیسائی مسلمان ہو جائے تو آپ اسے سینے سے لگاتے ہیں اوراگر کوئی مسلمان

عیسائی ہوجائے تو آپ اس کے قل کے در پے ہوجاتے ہیں۔ای طرح آزادی ُخیال اور آزادی اظہارِ رائے جدید تہذیب کے دونمایاں مندرجات ہیں اور جن کی گھٹی میں اس جدید تہذیب کے جراثیم پڑگئے ہیں تو اسلام کے بیاحکام ان کی سجھ میں آنے والے نہیں ہیں' لیکن بہرحال اسلام کا قانون یہی ہے۔

میں عرض کررہاتھا کہ جدید تہذیب سے متاثر ہوکر ہمارے جدید دانشوروں نے بھی یہ کہنا شروع کیا ہے کہ محض مرتد واجب القتل نہیں ہے' البتہ مرتد ہونے کے بعداگر وہ اسلامی ریاست کے خلاف کوئی سازش بھی کررہا ہوتو واجب القتل ہے۔ انہوں نے یہ دائے جدیداثر ات کے دباؤ کے تحت قائم کی ہے' ورنہ سیدھی سیدھی بات یہ ہے کہ مرتد کو قتل کیا جائے گا۔ اس کا اصل تھم بھی تو رات میں ہے۔ جب حضرت موئی علیا کو اللہ تعالیٰ نے چالیس دن کے لیے کو وطور پر بلایا اور تو رات عطائی تو پیچے سامری نے ایک بھی تو رات کو ایس موجود سونا' چاندی اور دوسر نے ایک بھی تو اس کی جھڑا بناویا سے جواگر رتی تھی تو اس کی جسل کر بنایا گیا تھا اور اس کی ساخت ایسی تھی کہ جب اس میں سے ہواگر رتی تھی تو اس میں سے بھڑا کر بنایا گیا تھا اور اس کی ساخت ایسی تھی کہ جب اس میں سے ہواگر رتی تھی تو اس میں سے بھڑے کے خواہ مخواہ میں سے بھڑے کے خواہ کو اور وہ کو وطور پر خدا سے ملئے کے میک کر غلط راستے پر پڑ گیا ہے۔ خدا تو یہاں موجود ہے اور وہ کو وطور پر خدا سے ملئے کے اندر مبتل اسے گیا ہے۔ تو بنی اسرائیل میں سے بہت سے لوگ بچھڑے کی پر ستش کے اندر مبتل ہوگئے۔ اب یہ کھلا کفرا ورشرکی جلی یعنی بالکل واضح شرک تھا۔

ایک شرک تو وہ ہوتا ہے جو چھپا ہوا ہو جیسے ریا کاری شرکیے خفی ہے۔ مثلاً اگر آپ
نماز بڑھ رہے ہیں اور آپ دیکھیں کہ کوئی شخص آپ کو دیکھ رہا ہے تو آپ اپنی نماز اور
سجدوں کو زیادہ طویل کر دیں تو یہ بھی شرک ہے۔ فرض کریں کہ پہلے آپ کا سجدہ تین سیکنڈ
کا ہور ہا تھا اور اب پانچ سیکنڈ کا ہو گیا تو یہ دواضا فی سیکنڈ آپ نے صرف اُس شخص کو
دکھانے کے لیے لگائے ہیں' تو یہ بھی شرک ہے' لیکن یہ شرک خفی ہے۔ اس پر کوئی حکم اور
فتو کی نہیں لگایا جا سکتا اور اس پر کوئی گرفت نہیں ہوسکتی' اس لیے کہ یہ تو آپ کا اندرونی
معاملہ ہے۔ ہمیں اپنا جائزہ لیتے رہنا چاہے کہ یہ ریا کاری کہیں ہمارے اندر پیدا نہ

ہوجائے۔اس کے بارے میں میں نے آپ کوہ صدیث بھی سائی ہے کہ رسول اللہ مُلَّا اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ

الغرض تین صورتوں کے سواکسی صورت میں بھی کسی مسلمان کی جان نہیں لی جاسکتی اور وہ تین صورتیں یہ جیس : (۱) شادی شدہ زانی کورجم کیا جائے گا' (۲) کسی نے قبل کیا ہے جان ہو جھ کر تو جوابا قصاص میں اُسے قبل کیا جائے گا' الابیہ کہ مقول کے ور ثاءا سے معاف کر دیں' اور (۳) اگر کسی مسلمان نے اپنادین ترک کر دیا' بدل دیا تو اسے بھی قبل کردیا جائے گا' الابیہ کہ وہ اس ملک کوچھوڑ کر کہیں چلا جائے۔

أَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) مسند احمد مسند الشاميين باب حديث شداد بن اوس في ٢٥١٧ \_

# اسلامی آدابِ معاشرت



۲۵/جنوری ۲۰۰۸ء کا خطبه جمعه

خطیہ مسنونہ کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطٰنِ الرَّجِيُمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُم

وَعِبَادُ الرَّحْلِ الَّذِيْنَ يَمْشُوْنَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَّمَا ثُمُ الْجَهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴿ وَالَّذِيْنَ يَغُولُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴿ وَالَّذِيْنَ يَغُولُونَ وَالْفَاسُاءَ فَ وَالْفَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّالَّةُ الللللَّا الللللَّا الللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا

عَنُ أَبِي هُرَيُرَةً ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ مَنْكُ قَالَ:

((مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا اَوْ لِيَصْمُتُ ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمُ جَارَةً ، وَمَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمُ صَيْفَةً))(١)

سیدنا ابو ہر ر و دانین سے روایت ہے که رسول الله مَالَّيْنِ کُلِفِ فَر مایا:

''جو شخص الله تعالى پراور يوم آخرت پرايمان ركھتا ہے وہ اچھى بات كہے يا پھر خاموش رہے۔اور جو شخص الله تعالى پراور يوم آخرت پرايمان ركھتا ہے وہ اپنے ہمائے كى عزت كرے۔اور جو شخص الله تعالى كو اور يوم آخرت كو مانتا ہے وہ اپنے مہمان كى عزت كرے۔''

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب حفظ اللسان .....وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الحث على اكرام الجار والضيف .....

امام یکی بن شرف الدین النووی بیشتر کشیرهٔ آفاق مجموعهٔ احادیث اربعین ' کے سلسلہ وار مطالعہ کے ضمن میں آج ہمارے زیر مطالعہ حدیث نمبر پندرہ ہے۔اس حدیث اور آگے آنے والی چندا حادیث کوہم ایک مجموعی نام 'اسلامی آ داب معاشرت' دے سکتے ہیں۔ان میں حسنِ معاشرت' حسنِ آ داب 'شرافت و مرقت' مخل و برد باری' تہذیب وشائشگی اور اللّٰہ کی نگاہ میں ایک عمدہ شخصیت کے خدوخال کا بیان ہے۔ پھر اس شخصیت کے اوصاف 'اس کی صفات اور علامات کا بھی تذکرہ ہے۔

# عبا دالرحمٰن ( الله کے محبوب بندوں ) کے اوصا ف

زیردرس حدیث میں بیان شدہ مضمون قرآن مجید میں بھی آیا ہے۔ سورۃ الفرقان کے آخری رکوع میں اللہ تعالیٰ نے اپنے خاص بندوں کے حوالے سے پچھاوصاف بیان کیے ہیں اور انہیں ' عِبادُ الوَّ خَملِ '' (رحمٰن کے بند ہے) کا نام دیا ہے۔ ویسے تو تمام مسلمان بلکہ تمام انسان اللہ کے بند ہے ہیں 'لیکن یہاں پر اللہ کے پندیدہ اور محبوب بندے میں 'لیکن یہاں پر اللہ کے پندیدہ اور محبوب بندے مراد ہیں جن سے اللہ محبت کرتا ہے۔ ان کے چنداوصاف کا تذکرہ بایں طور کیا گیا ہے:

(۱) تواضع و انکساری: ﴿ وَعِبَادُ الرَّ حَمْنِ الَّذِیْنَ یَمُشُوْنَ عَلَی الْاَرْضِ هَوْنًا ﴾

'رحمٰن کے (پندیدہ) بندے وہ ہیں جوز مین میں چلتے ہیں آ ہنگی کے ساتھ' ۔ یعنی اُن کی چال سے تواضع وانکساری نمایاں ہوتی ہے۔ کی انسان کی چال بتادیتی ہے کہ اس کی وہ نمین کیفیت کیا ہے۔ جیسے انگریز کی میں کہتے ہیں: Face is the index of mind:

یعنی جبرے کا اُتار چڑھاؤ' اس کے رنگ کی تبدیلی اور پیشانی پر آنے والے قطرے بتا یعنی جبرے کا اُتار چڑھاؤ' اس کے رنگ کی تبدیلی اور پیشانی پر آنے والے قطرے بتا ویتے ہیں کہ انسان کی اندرونی کیفیت اس وقت کیا ہے۔ اس طرح چال سے انسانی وہ کہ آیا اس میں غرور و تکبر کے جذبات ہیں یا یہ انکساری اور خاکساری کے جذبات ہیں یا یہ انکساری اور خاکساری کے جذبات ہیں یا یہ انکساری۔

چال میں تواضع کا ذکر قرآن مجید میں کئی مرتبہ آیا ہے۔ سورہ بنی اسرائیل میں

ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ وَلاَ تَمْشِ فِی الْاَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْاَرْضَ وَلَنْ تَخْرِقَ الْاَرْضَ وَلَنْ تَخْرِقَ الْاَرْضَ وَلَنْ تَخْرِقَ الْاَرْضَ وَلَنْ الْجَبَالَ طُوْلاً ﴿ ﴾ ' ' اورتم زمین پراکڑ کر (یعنی زورزور سے پیر مارکر) مت چلو اس لیے کہ تم زمین کو ہرگز پھاڑ نہیں سکتے اور (کتنی ہی تم گردن اکر الو) پہاڑوں کی اون پہلے کہ نہیں پہنچ سکتے '۔ ای طرح سورہ لقمان میں ارشاد ہے: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِی الْاَرْضِ مَرَحًا مُنِ إِنَّ اللّٰهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴿ ﴾ ' ' اورزمین میں اکر کرنہ چلو۔ یقینا اللہ کی تکبر اور فخر کرنے والے کو پہند نہیں کرتا۔' ،

(۲) ہٹ دھرمی کے جواب میں بہترین طرزِ عمل: عبادالرحمٰن کی دوسری صفت بیربیان فرمائی: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْمَجْهِلُوْنَ قَالُوْا سَلْمًا ﴿ اُلْوَا سَلْمًا ﴿ اُلْوَا سَلْمًا ﴾ ''اور جب ان سے خاطب ہوتے ہیں 'جابل' تو وہ سلامتی والی بات کرتے ہیں'۔ اردو میں جابل اُن پڑھ کو کہتے ہیں لیکن عربی جابل کے معنی ہیں: جذباتی اور شتعل مزاج انسان ۔ یعنی ایک انسان وہ ہجو اپنی عقل سے رہنمائی حاصل کرتا ہے جبکہ اس کے مقابلے میں ایک وہ ہے جو جذبات کی رومیں بہہ جاتا ہے' تو اس دوسرے مزاج کے حامل شخص کو عربی میں ' جابل' ' کہتے ہیں۔ آیت کا مفہوم یہ ہوگا کہ جب کوئی جذباتی اور اکھڑ مزاج شخص اللہ کے بندوں سے الجھنا چاہے یا بحث و تحیص کرے تو بیانہائی ٹھنڈے د ماغ سے اُس کا جواب دیتے ہیں۔

نوٹ تیجے کہ جواللہ کا بندہ ہوگا وہ یقینا اللہ کا داعی بھی ہوگا، لیکن اس کی دعوت کا اسلوب بڑا حکیما نہ ہوگا۔ دعوت کا ایک انداز تو یہ ہے کہ آپ جا کر کسی کے سر پر سوار ہو جا کیں اور اس سے بحث و تنجیص میں اُلجھتے رہیں۔ وہ بات کرنے کے موڈ میں نہیں ہے تب بھی آپ زبر دی اس سے گفتگو کریں۔ یہا نداز صحیح نہیں ہے اس لیے کہ اس طریقے سے وہ شخص آپ سے اور آپ کی دعوت سے متنظر ہوجائے گا۔ حکیما نہ انداز تو یہ ہے کہ آپ موقع محل دیکھیں اپنے مخاطب کی ذہنی کیفیت کو جانچیں۔ اگر آپ دیکھیں کہ اس وقت یہ جھنے کے موڈ میں نہیں ہے تو خواہ مخواہ اس کے ساتھ الجھیں نہیں ' بلکہ اگر وہ الجھنا بھی چاہے ہیں آپ اس سے کہیں کہ اس وقت آپ کی بھی میں نہیں آ رہی اور میری بات آپ کی بھی میں نہیں

آرہی' لہذا پھرکسی وقت گفتگو کریں گے'ان شاءاللہ۔ یعنی سلام کہہ کر اور اچھے طریقے سے رخصت ہو جائیں ۔ لیھ مار کر رخصت نہ ہوں کہ پھر دوبارہ گفتگو کا موقع ہی نہ رہے' بلکہ زخصتی اور علیحد گی بھی سنجیدگی اور بہترین طریقے سے ہونی چاہیے۔

(٣) قیام اللیل کا اہتمام: عباد الرحمٰن کی تیسری صفت ہے: ﴿ وَالَّذِیْنَ یَسِیْتُوْنَ لِوَ بِیهِمُ سُحَدًّا وَقِیْامًا ﴿ ) ثَنَ وَهُ لُوگُ را تیں ہر کرتے ہیں اپنے رب کے لیے سجدہ کرتے ہیں اپنے رب کے لیے سجدہ کرتے ہوئے اور قیام کرتے ہیں — یہاں رات کی نماز کا ذکر آیا ہے؛ فرض نماز وں کا نہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ اصل میں ایک پختہ اور تقمیر شدہ شخصیت کے نقوش اور خدو خال کا بیان ہے؛ جس میں فرض نماز وں کی کوتا ہی کا تو سوال ہی پیدانہیں ہوتا' بلکہ وہ تو نو افل کا بھی تسلسل کے ساتھ اہتمام کرتے ہیں۔

د کیھے ایک ہے عام مسلمانوں کی سطح۔اس کے اعتبار سے تو اصل اہمیت نماز ہنجگانہ
کی ہے اور میر بھی یا در کھیے کہ نقل کسی طور پر بھی فرض نماز وں کا مداوا اور تلافی نہیں کر سکتے۔
آپ ساری رات جا گئے رہیں' لیکن فرض نماز نہ پڑھیں اور فجر کے وقت سو جا ئیں
تو آپ کا ساری رات کا جا گناز پروہو جائے گا۔اس ضمن میں رسول اللّٰمُ کَالَیْمُ کَا یہ فرمان
بھی ذہن شین رہے کہ ایک موقع پر آپ مُنَا کُلِیْمُ کَا فرمایا:

((مَنُ صَلَّى الْعِشَاءَ وَالْفَجْرَ فِيْ جَمَاعَةٍ كَانَ كَقِيَامٍ لَيُلَةٍ)) (') ''جِسْ شخص نے عشاءاور فجر کی نماز باجماعت پڑھی اُس نے گویا پوری رات کا قیام کیا۔''

تو فرض اورنفل کے اندر بیفرق ضرور پیش نظر رہنا چاہیے' جبکہ سورۃ الفرقان کی فدکورہ بالا آیت میں فرض کا ذکر اس لیے نہیں ہے کہ یہاں رحمٰن کے ان برگزیدہ بندوں کا تذکرہ ہے جو فرض میں بھی کوتا ہی نہیں کرتے ۔الی ہی شخصیت کے بارے میں ہم پڑھ چکے ہیں: ((مِنْ حُسْنِ اِسْلَامِ الْمَرْءِ تَوْ کُهُ مَالَا یَمْنِیْهِ)''کسی انسان کے اسلام کی خوبی سے ہے کہ وہ اس چیز کوچھوڑ دے جس کا کوئی فائدہ نہیں''۔اسی طرح حدیث جریل میں ہم

<sup>(</sup>١) سنن ابي داوُّد كتاب الصلاة ابب في فضل صلاة الجماعة\_

نے پڑھا تھا کہ پہلا درجہ اسلام ہے کھرائیان ہے اور پھر بلندترین درجہ احسان ہے۔ لینی ایں شخص جس نے اپنے دین کواتنا خوبصورت بنادیا کہ اُس کا اسلام اب دلر بااور دل میں گھب جانے والا ہے تو وہ بلندترین درجے پر فائز ہے۔ درحقیقت زیر مطالعہ قرآنی آیات اور زیر درس حدیث کا موضوع ایسائی شخص ہے۔

(٣) نيكيوں پركوئي غرانهيں: اللہ كے محبوب اور چنيدہ بندوں كا ايك وصف يہ ہے:
﴿ وَالَّذِيْنَ يَقُولُونَ رَبّنا اصْرِفْ عَنّا عَذَابَ جَهَنّهُ وَانَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾ 
﴿ اوروہ دعاما نَكَة رہتے ہیں: اے ہمارے رب! ہم ہے جہنم كے عذاب كو پھيردے كه اس كاعذاب چہنے جانے والی چیز ہے ' ۔ ﴿ إِنّهَا سَاءَ تُ مُسْتَقَوّا وَمُقَامًا ﴾ ﴿ نيقينا وہ بہت بُرى جگہ ہے مستقل جائے قرار كے اعتبار ہے بھى اور عارضى قيام گاہ كے اعتبار ہے ہيں؛ دين كے اعمال سرانجام و سے ہيں؛ دين كے اعمال سرانجام و سے ہيں؛ دين تو ہميں جنت ملنى ہى ملنى ہے اور جہنم ہے ہمارا چھئكارا تو لازماً ہوجائے گا۔ نيميں اللہ كے بندوں كا بيرو يہ ہر گرنہيں ہوتا۔ أنہيں اپنى نيكيوں پركوئى غرور نہيں ہوتا ' بلكہ وہ تو ہروقت عذاب اللهى ہے اور اپنے اعمال كے ضائع ہونے سے ور تے رہتے ہیں۔ وہ تو ہروقت عذاب اللهى سے اور اپنے اعمال كے ضائع ہونے سے ور تے رہتے ہیں۔ وہ تو ہموں کو حقیر بجھتے ہیں۔ وہ اپنى عبادت ' خدمتِ دین اور اللہ كے دین کے لیے کیے گئے كامول کو حقیر بجھتے ہیں۔ وہ سجھتے ہیں کہ ۔

جان دی دی ہوئی ای کی تھی حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا!

یعن اگراللہ کی راہ میں گردن کٹوابھی دی تو کیا کارنامہ سرانجام دیا! بیہ جان تواللہ نے دی
تھی اوراب ہم نے اس کو واپس سونپ دی' اس کے علاوہ مزید تو اُسے پچھنیں دیا' جبکہ
شرافت ومرقت کا نقاضا تو بیہ ہے کہ آپ کوکوئی ہدیپیش کرے تو آپ اس سے بہتر ہدیہ
دینے کی کوشش کریں' جیسے فر مایا گیا ہے کہ آپ کوکوئی سلام کرے تو آپ اُس سے بہتر
اس کو جواب دیں۔ اس نے السلام علیم کہا ہے تو آپ جواب میں وعلیم السلام ورحمۃ اللہ
کہیں اور اللہ مزید تو فیق دیتو و برکانہ کا بھی اضافہ کیجیے۔

اس حوالے سے ہمارے ہاں ایک بہت بڑی بیماری ہمارے ذہبی طبقے میں پیدا ہو
گئی ہے کہ وہ قرض کے نام پر بھیک مانگتے ہیں۔ جب معلوم ہے کہ ہم بیقرض واپس کر
نہیں سکتے اور ہمارے وسائل ہیں ہی نہیں تو یہ گویا بھیک کی ایک صورت ہے۔ آ دی کو
اپنے وسائل کے حساب سے قرض لینا چا ہے 'جس کے بارے میں اسے اندازہ ہو کہ
میں بیقرض لوٹا دول گا۔ ورنہ بھی ہوگا کہ قرض دینے والے صاحب ایک دومر تبہ یاد
دلائیں گئ پھر خاموش ہو جائیں گے۔ سوچیں گے کہ بیدا یک دین شخصیت ہے لہذا
معاف کردو۔ یوں قرض کے نام پر بھیک مانگنا بہت غلط ہے 'البتہ قرض لیا جاسکتا ہے۔
فرض حسنہ دینے کی ترغیب بھی ہے۔ لیکن اس میں ادائیگی کی پختہ نیت ہوئی چا ہیے اور
اس درجے میں قرض لیا جانا چا ہے جے آپ کم از کم ظاہری حالات کے مطابق واپس

## الحچى بات كهويا پھرخاموش رہو!

اب ہم زیر مطالعہ حدیث کی طرف آتے ہیں۔ یہ حدیث متفق علیہ ہے' یعنی صحیح بخاری اور صحیح مسلم دونوں میں موجود ہے اور اس کے راوی حضرت ابو ہر پر ہو ڈٹائٹڑ ہیں۔ اس میں حضورا کرم مگاٹٹڑ آنے پختہ (mature) شخصیت کے اوصاف بیان فرمائے ہیں جس کے اندرحسنِ ادب بھی پیدا ہو چکا ہے اور تہذیب وشائسگی بھی۔ آپ مُلَّ الله فرالیونم الله والْدُومِ الله والله وال

یادر کھے کہ یہ جواللہ تعالیٰ نے انسان کو ہو لئے کی صلاحیت دی ہے یہ انسان کی چوٹی کی صلاحیت ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ بہت کی ایسی صلاحیتیں ہیں جن میں حیوان ہم سے آگے ہیں۔ ساعت اور بصارت فی نفسہ بہت بڑی صلاحیتیں ہیں جواللہ تعالیٰ نے ہمیں دی ہیں بہت سے حیوانات ایسے ہیں جن کی ساعت یا بصارت ہم سے بہت بڑھ کر ہے۔ خاص طور پر گھوڑ اسماعت کے معالمے میں بہت حساس ہے۔ گھوڑ اسوار کو لے کر جارہا ہے اچا تک گھوڑ سے کی کو تیاں گھڑی ہوجاتی ہیں۔ گویا کوئی انٹینا ہے جو خطرے کی جارہا ہے اچا تک گھوڑ ہوگیا ہے۔ سوار گھوڑ ہے کا نوں کو دیکھ کر اندازہ کر لے گا کہ آس باس کوئی خطرہ موجود ہے۔ اس طرح بصارت میں بھی بہت سے حیوانات ہم سے آگے ہیں۔ بہت سے شکاری پرندے (مثلاً عقاب) بہت بلندی سے زمین پر پڑی ہوئی چھوٹی می چیز کود کھے لیتے ہیں اور بہت سے جانورا یہ ہیں جو بغیرروشن کے دیکھتے ہیں 'جبکہ ہم تو رشنیں دیھے سے جنانچ سمع و بھر بھی روشنی کے دیکھتے ہیں کہ درشنیں دیھے سے ۔ چنانچ سمع و بھر بھی اللہ رب العالمین کی طرف سے دی ہوئی بڑی چوٹی کی صلاحیتیں ہیں۔ ارشاد باری

تعالی ہے: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ اُولِیْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْنُوْلاً ﴾

'نیقینا ساعت بسارت اور عقل کے بارے میں ضرور باز پرس ہوگی' ۔ لیکن ساعت وبسارت کی صلاحیت حیوانات میں بھی ہیں اور حیوانات میں سے بعض میں ہم سے زیادہ ہیں کیکن انسان میں ''فطق'' کی جوصلاحیت ہے وہ کسی اور حیوان میں نہیں ہے۔ اس لیے یہ انسان کی چوٹی کی صلاحیت ثار ہوتی ہے اور انسان کو'' حیوانِ ناطق' ' یعنی بولنے والا اور انسان کی چوٹی کی صلاحیت ثار ہوتی ہے اور انسان کو'' حیوانِ ناطق' ' یعنی بولنے والا اور اظہار مافی الضمر کر رنے والاحیوان کہا جاتا ہے۔ پھر اظہار مافی الضمر کے دو پہلوہیں: (۱) دوسرے کے کلام کو بچھنا' اور (۲) اپنے مافی الضمر کوظاہر کرنا۔ بیدونوں پہلو ہیں۔

اس کوایک مثال سے یوں بچھے کہ آپ ہیں بیٹے ہوئے تھا ور آپ کے پاؤں یا جسم کسی جے میں چیونی نے کا ٹا تو ایک دم آپ کے جسم میں جبش ہوگی اور آپ کا ہتھ فوراً متاثرہ جے تک پنچے گا۔ اس میں آپ کے ارادے کا کوئی دخل نہیں ہے۔ یہ اضطراری حرکت (reflex action) ہے کہ وہاں سے ایک سننی (sensation) کر رکر دماغ میں پنچی دماغ میں اسے تعبیر کیا گیا کہ کوئی موذی شے اس وقت آپ کے گزر کر دماغ میں پنچی دماغ میں اسے تعبیر کیا گیا کہ کوئی موذی شے اس وقت آپ کے جسم کے فلاں جے سے چٹی ہوئی ہے 'چروہاں سے حکم (order) آیا توجسم کے اس جے عضلات (muscles) آیا توجسم کے اس جے عضلات (ensory) نے حرکت کی ورنہ عضلات خود بخو دحرکت نہیں کر سکتے۔ اس عمل میں ہماراسنٹرل نروس سٹم درمیان میں آتا ہے کہ پہلے اس کا احساس سے متعلق بندیر ہوتا ہے۔ ای طرح اظہار ما فی الضمیر کے دو پہلوؤں کا آپس میں گہرا تعلق پندیر ہوتا ہے۔ ای طرح اظہار ما فی الضمیر کے دو پہلوؤں کا آپس میں گہرا تعلق ہے۔ آپ نے ایک کلام سنا' اس کو تعبیر (interpret) کیا' پھراسپنے دل میں موجود احساس کو آپ نے بیان کیا۔ یہ دونوں چیز بیں پہنچ سنٹر سے متعلق ہیں اوراعلیٰ ترین سطح پر دماغ (brain) کے اندر سب سے بڑا ابریا بھی پہنچ سنٹر سے متعلق ہیں اوراعلیٰ ترین سطح واغ (brain) کے اندر سب سے بڑا ابریا بھی پہنچ سنٹر ہی کا ہوتا ہے۔

زبان کے استعال میں احتیاط لازم

''نُطُق''انسان کی سب سے اہم صلاحیت ہے' اس لیے زبان کے صحیح استعال پر

قرآن وحدیث میں بہت زور دیا گیا ہے۔ سورۃ الاحزاب میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمای: ﴿ اَیْانَیْهَا اللّٰهِ وَقُولُوْا قَوْلًا سَدِیْدًا ﴿ اللّٰهِ وَقُولُوْا قَوْلًا سَدِیْدًا ﴾ ''اے ایمان والو! اللّٰه وَقُولُوْا قَوْلًا سَدِهی اور درست ہو'۔ جے ہم اپنے محاورے میں یوں کہتے ہیں: پہلے تولو پھر بولو! یعنی ایک بات تمہاری زبان پر آگئی ہے اور تہاری طبیعت اس کے بولنے پرآمادہ ہے کیکن بولنے سے پہلے تم اچھی طرح تول لوکہ تمہیں یہ بات کہنے کاحق حاصل بھی ہے؟ اور جب قیامت کے دن تم الله کے حضور کوکہ تمہیں یہ بات کہنے کاحق حاصل بھی ہے؟ اور جب قیامت کے دن تم الله کے حضور کے کہا ہے الله! مجھے کو کہ ایمان احساب کرنے کے بعد زبان کھولو۔ یہی مفہوم ہے: ''قُولُوْا وَاللّٰہ سَدِیْدًا ''کا۔

اس سے اگلی آیت میں اس کا نتیجہ بھی بیان کر دیا گیا ہے کہ اگرتم دوشرطیں پوری
کر دو نیعنی (۱) دل میں تقویٰ ہو اور (۲) زبان پر کنٹرول ہو تواس کا بدلہ یہ ہے کہ:
﴿ يُصْلِحُ لَكُمْ اَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ ﴿ "اللّه تمهارے سارے اعمال درست کردے گا اور تمہارے گنا ہوں کو بخش دے گا'۔ اس لیے کہ زبان کے او پر کنٹرول بہت مشکل ہے ' بولنے میں کوئی طاقت تو گئی نہیں ہے۔ ذرا سا اپنے احساسات کو ڈھیلا جھوڑ دیا اور اب جومنہ میں آگیا بک دیا۔ وہ جو کہا جاتا ہے کہ ع'' بے حیاباش و ہر چہ خوابی گن!' کہ ایک دفعہ حیا کا پر دہ اُٹھ جائے تو پھر آدمی جو چاہے کرتا پھرے۔

ك بارے ميں بھى جمارامواخذہ جوگا؟ آپ مَالَّيْنِكُم نے فرمايا:

((ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ! وَهَلْ يَكُنُّ النَّاسُ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِمْ اَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلَّا حَصَائِدُ الْسِنَتِهِمْ)) (١)

''تمہاری ماں تم پرروئے اے معاذ! (بیا یک محاورہ ہے جو اپنائیت اور ملامت کے ملے جلے جذبات کے لیے استعال ہوتا ہے ) لوگوں کو دوزخ میں ان کے منہ یا نشنوں کے مل گرانے والی سب سے زیادہ زبان کی کھیتیاں ہی تو ہیں۔''

زبان سے جولفظ نکاتا ہے وہ ایک نئے بن کر آخرت کی سرز مین میں بو یا جا تا ہے۔
اب اگر پہلفظ برا ہے تو اس سے کا نئے دار پودااور جھاڑ جھنکاڑ اُگے گا اور قیامت کے دن
آپ کواسے کا ٹنا ہوگا ۔۔ ''حصائد'' کے معنی ہیں کھیتیاں جو کائی جاتی ہیں ۔۔ زمین
پر دوقتم کی نبا تات ہیں' ایک تو وہ پودا ہے جو موجود رہتا ہے۔ ایک سال آپ اس سے
پر دوقتم کی نبا تات ہیں تو اگلے سال پھر پھل آجا تا اور پوداوہ بی کا وہی رہتا ہے' جبکہ اس کے
پیمل اتار لیتے ہیں تو اگلے سال پھر پھل آجا تا اور پوداوہ بی کا وہی رہتا ہے' جبکہ اس کے
بر عکس ایک قصل ہوتی ہے' مثلاً گندم' چاول یا گئے کی فصل جو ایک بار کا شنے سے ختم
ہوجاتی ہے۔ اس کو کہتے ہیں تحصید۔ آپ فائینے اُس نے کی فقط استعال فر مایا: ''تحصائیدُ
ہوجاتی ہے۔ اس کو کہتے ہیں تحصید۔ آپ فائینے اُس کی ان کوسب سے بڑھ کر جہنم میں
اُلسنیوں کی نبانوں کی بوئی ہوئی کھیتیاں ہی ان کوسب سے بڑھ کر جہنم میں
گرانے والی شے ہیں۔

# زبان کے صحیح استعال پر جنت کی صانت

اس سے متی جلتی ایک اور حدیث بھی ہے ، جس کو بیان کرنے میں حیا کا پہلو ذرا مانع ہوتا ہے 'لیکن رسول اللّهُ مَاکَّ اِلْتُمِامُ کا ہر فر مان حکمت کا بہت بڑا خزانہ ہے۔رسول اللّهُ مَاکَالَّیْمِ آنے ارشاد فر مایا:

(( مَنْ يَتَكَفَّلُ لِنْ مَا بَيْنَ لَمُحْيَنِهِ وَ مَا بَيْنَ دِ جُلَنِهِ الْتَكَفَّلُ لَهُ بِالْجَنَّةِ )) (٢) ''جو خص مجھا ہے دونوں جبر ول کے درمیان ( یعنی زبان ) اور دونوں ٹائگوں کے درمیان ( یعنی شرم گاہ ) کی صانت دیتا ہے ( کہ اُس کا غلط استعال نہیں ہوگا

 <sup>(</sup>١) سنن الترمذي البواب الايمان باب ماجاء في حرمة الصلاة\_

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب الزهد باب ماجاء في حفظ اللسان.

تو) میں اسے جنت کی ضانت دیتا ہول۔"

آپ کُالیَّیْم نے مسلمانوں سے فرمایا کہ اگرتم مجھے اس بات کی صانت دے دو کہ تم اپنے جسم کے دو بہت ہی جیو نے جیو فے اعضاء کا غلط استعال نہیں کرو گے تو میں تہمیں جنت کی صانت دیتا ہوں۔ گویا زبان اور شرمگاہ کے جی استعال سے باتی پورے اعضائے جسم کی حرکات وسکنات خود بخو دٹھیک ہوجا کیں گی اور اگر بھی جذبات کی رومیں بہہ کر انسان سے پچھلطی ہو بھی گئی تو اللہ معاف فرمائے گا۔ جیسے کہ ماقبل آیت میں ہم نے پڑھا:

﴿ إِنَّايَّتُهَا الَّذِيْنَ امْنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُوْلُوا قَوْلًا سَدِیْدًا ﴿ یُصْلِحُ لَکُمُ اَعْمَالَکُمْ وَیَغْفِرْلَکُمْ ذُنُوْبَکُمْ ﴾ (الاحزاب)

''اے ایمان والو! اللہ کا تقویٰ اختیار کرواور بات وہ کروجو بالکل سیدھی اور درست ہو۔اللہ تمہارے سارے اعمال درست کر دے گا اور تمہارے گناہوں کو بخش دے گا۔''

الله كا تقوى اختيار كرنا اور درست بات كهنا گويا شرط هے كه اگرتم يه كرو گوتو الله تعالى تمهار يه سار يه الكال درست كرد يكا يكن كهى كهى انسان سے خطابهى ہوجاتى ہے ۔ فلا ہر بات ہے الانسان مُو تحب من المخطأ والنسيان ''انسان تو بھول چوك كا نيتلا ہے' ۔ تو الله معاف كرد يكا ميد فلفه ہے دين كا آپ كا رخ سيدها ہے' آپ صراطِ منتقم پرچل رہے ہيں'كين اگر چلنے ميں كہيں پاؤں پھسل گيا اور آپ گر گئے تو پھر فوراً كھڑے ہوكر دوبارہ صراطِ منتقم پرچلنا شروع كرد يجي الله تعالى آپ كه الله ورا كھڑے و معاف فرمائے گا ليكن اگر زندگى كارخ ہى ميڑها ہوگيا' تو معالمه بالكل برعس ہوگيا۔ اب تو جوقدم اُٹھ رہا ہے وہ غلط رخ پر جارہا ہے اور آپ جتنا آگے بردھيں گئے صراطِ منتقم ہے اتنابى دُور ہوتے جا ئيں گے۔ مراطِ منتقم ہے اتنابى دُور ہوتے جا ئيں گے۔

اگرانیان اللہ کے احکام اور اس کے رسول مُلَّاتِیْکُم کی سُنّت پرچل رہا ہے' جواللہ چاہتا ہے وہ کرر ہا ہے' عبادتِ رب'شہادت علی الناس اور اقامتِ دین کی جِدّو جُہد میں لگا ہوا ہے' اس دوران اگر کوئی خطا ہوگئ' غلطی ہوگئ' لغزش ہوگئ تو وہ معاف ہوجائے گی۔ اس حوالے سے مجھے اپنے میڈیکل کالج کے پانچویں سال کا ایک واقعہ یاد آجا تا ہے۔ ہمارا فرسٹ لیکچرسرجری کا ہوتا تھا اور اس کے پروفیسر ڈاکٹر امیر الدین بڑے تھے۔ وہ پانچ منٹ کی مہلت ویا کرتے تھے اور اس کے بعد دروازے بند کرادیۃ تھے۔ اس کے بعد اگر آپ آئیں تو پھر آپ کلاس روم میں واخل نہیں ہو سکتے۔ ایک دن بارش کی وجہ سعد اگر آپ آئیں تو پھر آپ کلاس روم میں واخل نہیں ہو سکتے۔ ایک دن بارش کی وجہ سے میں ذرالیٹ ہوگیا تو میں تیز سائیکل چلا کر جلد سے جلد پہنچنا چاہتا تھا۔ اچا تک سائیکل پھلی اور میں گر گیا۔ گرتے ہی بجلی کی مانند میں فوراً اُٹھ کھڑ ا ہوا۔ میں آج بھی سائیکل پھلی اور میں گر گیا۔ گرتے ہی بجلی کی مانند میں فوراً اُٹھ کھڑ ا ہوا۔ میں آج بھی ایک بہت جیران ہوتا ہوں کہ میں جب اُٹھ چکا تھا تو مجھے معلوم ہوا کہ میں گرا تھا۔ یہ بھی ایک کیفیت ہوتی ہے۔ اس طرح غلطی اور گناہ کے معالمے میں بھی ایک طرزعمل تو یہ کہ گناہ سرز د ہوتو فوراً تو بہ کر لی جائے۔ گناہ کے اوپر ڈیرہ لگا لیا جائے 'جبکہ ایک یہ ہے کہ گناہ سرز د ہوتو فوراً تو بہ کر لی جائے۔ اس کیفیت کوسورۃ النساء میں بایں الفاظ بیان فرمایا گیا ہے:

﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ الشُّوْءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوْبُوْنَ مِنْ فَرِيبٍ فَاوُلْئِكَ يَتُوْبُونَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمْ حَكِيْمًا ﴿ يَكُومُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿ ] ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيهِمْ وَجَالَت اور نا دا في ميں كوئى بيل وقول كرنا الله كے ذمے ہے جو جہالت اور نا دا في ميں كوئى برى حركت كر بيضة بيل چرجلدى توبه كر لية بين بيل بيل جن پر الله مهر بانى كرتا ہے (اور انہيں معاف كرديتا ہے) ۔ اور وہ سب كچھ جانے والا عكمت كرتا ہے (اور انہيں معاف كرديتا ہے) ۔ اور وہ سب كچھ جانے والا كمت والا ہے۔ '

# اللَّدع وجل كي طرف ہے رسول اللَّه مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُم كُونو بانوں كاحكم

''اربعین نووی'' کی زیرمطالعہ حدیث میں بیان کیے گئے تین اوصاف میں سے پہلا وصف ہیہ ہے کہ زبان سے اچھی بات نکالوٴ زبان کا صحیح استعال کرواور یا پھر خاموش رہوٴ اس لیے کہ بری بات کہنے سے خاموثی بہتر ہے۔ایک اور حدیث میں بھی خاموثی کا تذکرہ آیا ہے۔ یہ ایک طویل حدیث ہے جس میں حضورا کرم مُنافِین نے فرمایا: ((اَمَرَ فَیْ یَنْ بِینْ مِنْ بِینْ بِیا بِی اِینْ بِینْ بِی بِینْ بِینْ بِینْ بِینْ بِینْ بِینْ بِینْ بِیْنْ بِیْرِ بِی ہُمِیْنِ بِیْنْ بِیْنِ بِیْنِ بِیْنِ بِیْنِ بِیْنِ بِیْنِ بِیْ بِیْنِ بِیْنِیْنِ بِیْنِ بِیْنِیْ بِیْنِیْنِ بِیْنِیْنِ بِیْنِیْنِ بِیْنِیْنِ بِیْنِیْنِ بِیْنِیْنِ بِیْنِیْنِیْنِیْنِ بِیْ

<sup>(</sup>١) اخرجه رزين بحواله جامع الاصول في احاديث الرسول والله الاثير العزرى: ١١ /١٨٧-

تههیں اس کا حکم دیتا ہوں۔ بعض حدیثوں میں تو یوں آتا ہے: ((اِنّی آمُو کُمْ بِحَمْسِ،
اللّٰهُ اَمَرَ فَیْ بِهِنَّ))''میں تہمیں پانچ باتوں کا حکم دیتا ہوں' اللّٰد نے مجھے ان کا حکم دیا
ہے' --- بلکہ یہاں فرمایا گیا ہے کہ مجھے میرے رب نے ان نو باتوں کا حکم دیا ہے۔ یہ
نو باتیں بہت اونچی اور بلند ہیں۔ گویا بیا نتہائی پختہ' پوری طرح تربیت یافتہ' بہت مہذب
اور شائستہ خصیت کے اوصاف ہیں۔

اس کے بعد' خاموشی' کا تذکرہ ہے جس کے لیے میں نے بیحدیث سائی ہے:

((وَاَنُ يَكُونَ صَمْتِنَى فِكُواً)) ' اور به كميرى خاموشى غور وَفَكر پر مشمل ہو' يعنی
اس كا تنات میں غور وَفَكر كیا جائے 'جسے قرآن مجید میں كئی مقامات پر غور وَفَكرى تلقین كی گئ ہے۔ ((وَنُطَقِنَى فِهِ مُحُواً)) '' اور مير ابولنا ذكر پر مشمل ہو' — ذكر يہ بھی ہوسكتا ہے كرآ پ سُنہ تحانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِللهِ وَلَا اِللهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اَكْبَرُ جسے كلمات كا ورد كرا ہے ہیں' یا جسے كہ بخارى شریف كی آخرى حدیث ہے:

((كَلِمَتَان خَفِيْفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ ثَقِيْلَتَانِ فِي الْمِيْزَانِ حَبِيْبَتَانِ اِلَى

الرَّحْمَٰنِ : سُبُحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيْمِ)) (١)

''دو كلَّے ايسے بيں جوزبان پر بہت ملكے بين ميزان ميں بہت بھاري بيں اور

رحمان كوبهت يندين وه بين سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيْمِ!"

آپان کلمات کاورد کررہے ہیں تو یہ ذکر ہے۔ قرآن حکیم کی تلاوت کررہے ہیں یا کی
کو قرآن سکھارہے ہیں تو یہ بھی ذکر ہے۔ ذکر کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ آپ دوسروں
کو اللہ کی طرف بلائیں' نیک کی دعوت دیں اور برائی ہے منع کریں۔ اس لیے فرمایا
گیا: ﴿ فَلَدُ بِحَدْ بِالْقُرُ اٰنِ مَنْ یَنَحَافُ وَعِیْدِ ﴿ ) ﴿ قَ ) ' دھیمت کیجے قرآن کے ذریعے
سے اس کو جومیری دعید ہے ڈرتا ہے''۔ تو یہ بھی ذکر کی ایک قسم ہے۔

آگفر مایا: ((وَ نَظُونُ عِبْوَةً)) ''اور میراد یکھنا عبرت پذیری کادیکھنا ہو'۔
عبرت کہتے ہیں عبور کرنے کو' آپ نے دریا عبور کرلیا' ایک کنارے سے دوسرے
کنارے پر پہنچ گئے تو بیعبرت ہے۔ ای طرح عبرت کا اصطلاحی مفہوم بیہے کہ آپ نے
کوئی شے دیکھی اور اس کی حقیقت تک جا پہنچ۔ دیکھنے کو تو 'کتا بھی دیکھ رہا ہے کہ گاڑی
آر بی ہے' وہ بھی اس کی زدمیں آنے سے بچ گا' آپ بھی نچ گئے تو کون سافرق ہوا؟
یادر کھے کہ حیوان کادیکھنا اور ہے' انسان کادیکھنا اور ہے۔ بقول اقبال: ۔

دم چیست؟ پیام است! شنیدی نشنیدی! در خاکِ تو یک جلوهٔ عام است ندیدی! دیدن دگر آموز! شنیدن دگر آموز!

لیخی تم دوسری طرح کا دیکھنا اور دوسری طرح کا سننا سیھو!تم وہ دیکھناسیھو جوانسان کا دیکھناہے۔ دیکھو'سبق حاصل کرواورعبرت حاصل کرو۔

## پڑوی کے حقوق کی اہمیت

اربعین نووی کی زیرمطالعہ حدیث میں دوسری چیزحسنِ معاشرت کے حوالے سے

 <sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الدعوات باب فضل التسبيح وصحيح مسلم كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار باب فضل التهليل والتسبيح والدعاء

سے : ((وَ مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْمِكُومْ جَارَةً) "اور جَوْحُص الله تعالى اور آخرت كے دن پر ايمان ركھتا ہوا سے چاہيے كہ وہ اپنے پروى كى عزت كرے" نفلائي مْن فعل امر ہا اور امر وجوب كے ليے آتا ہے ۔ يكى وجہ ہے كہ پروى كا اكرام اور اس كے حقوق كى رعايت بہت ضرورى ہے۔ اس كى اہميت كا اندازه بى اكرم مَا لَيْنَا اللهُ اللهُ

((مَا آمَنَ بِنِي مَنُ بَاتَ شَبْعَانَ وَجَارُهُ جَانِعٌ إلى جَنْبِهِ وَهُوَ يَعْلَمُ بِهِ)) (٢) ''وه څخص مجھ پرائمان نہیں لایا کہ جو پیٹ بھر کرسور ہا ہواور اس کے قریب میں اس کا پڑوی بھوکا ہوجبکہ اس آ دمی کواس کے بھو کے ہونے کی خبر بھی ہو۔''

## ہمسائیگی کے تین در جات

سورۃ النساء (آیت ۳۱) میں ہمائیگی کے تین درجات کا بیان ہے اور ان سے حسن سلوک کا حکم دیا گیا ہے: ﴿ وَالْحَادِ ذِی الْقُدْلِی وَالْمَجَادِ الْحُدُبِ وَالصَّاحِبِ الْحَدُبِ ﴾ ''اور (حسنِ سلوک کرو) قرابت دار ہمائے اور اجبی ہمائے اور ہم نشین ساتھے کے ساتھے۔''

پہلا درجہ: رشتہ دار پڑوی: پڑوں کا پہلا اورسب سے اہم درجہ رشتہ دار پڑوی کا ہے' اس لیے کہ اس میں تو دوخق جمع ہو گئے'ایک قرابت داری کا اور دوسرا بمسائیگی کا۔اس طرح معاملہ اور زیادہ گھمبیر ہوگیا اور اس کے حقوق کی اہمیت اور زیادہ ہوگئی۔اس کے

 <sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الادب باب الوصاة بالجار وصحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب الوصية بالجار والاحسان اليه

 <sup>(</sup>۲) رواه البزار والطبراني في الكبير(بحواله معارف الحديث) راوى:حضرت انس الثين .

و وسرا درجہ: اجنبی پڑوسی: رشتہ دار پڑوسی کے بعد اجنبی پڑوسی کا درجہ ہے۔ یعنی اس کوئی رشتہ داری تونہیں ہے لیکن پڑوس کا معاملہ ہے۔ بعض احادیث میں تو یہاں تک تصریح موجود ہے کہ پڑوس کی حدود جالیس گھروں تک ہے؛ جبکہ ہمارا موجودہ معاشرہ تو

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب الادب باب اثم من لا یأمن حاره بوایقه وصحیح مسلم کتاب الایمان باب تحریم ایذاء المجار

اس چیز سے بالکل محروم ہو چکا ہے ٔ یہاں تک کہ ایک دیوار کے فاصلے پر رہنے والوں کا بھی ایک دوسرے سے سالہا سال تک تعارف نہیں ہوتا کسی کوکوئی خیال ہی نہیں آتا کہ میری دیوار کے ساتھ کون رہ رہاہے۔

شہری زندگی میں تو انسان اپنی ذات 'اپ معاملات اور اپنے مسائل کے اندراس طرح سے گھر اہوا ہے کہ یہ جو '' حسنِ معاشرت' نام کی چیز ہے وہ بالکل ختم ہو چکی ہے۔
ہاں کہیں کہیں اس کے آثار آج بھی نظر آتے ہیں۔ بعض نئی بستیاں جب بنتی ہیں تو وہاں کے لوگ مل کرکوئی ایسوی ایشن بنا لیتے ہیں اور ضبح کے وقت بزرگ لوگ ایک گروپ کی شکل میں سیر کے لیے نکلتے ہیں اور مجدوں کے اندر مل ہیلے ہیں۔ بیصر ف بعض جگہوں پر ہے' لین اکثر و بیشتر جگہوں پر حسن معاشرت کا معاملہ بالکل ختم ہو چکا ہے۔ اب تو جو جتنی جدید تر آبادی ہوگی اتن ہی حسن معاشرت سے محروم ہوگی۔ اس کا ایک سبب تو یہ ہے کہ محلات جیسے بڑے بر اے مکان بن رہے ہیں اور ایک دوسرے کو جانے کے مواقع ہیں۔ ورنہ پہلے چیوٹے چھوٹے گھر ہوتے تھے اور کسی گھر سے رونے کی مواقع ہیں۔ ورنہ پہلے چیوٹے گھر ہوتے تھے اور کسی گھر سے رونے کی آئی ہی جو نے گھر ہوتے تھے اور کسی گھر سے رونے کی ہوئی مسئلہ ہے' جا کر پتا کریں۔ ہوے رہونے ویڈ کا کہ وہاں کیا ہور ہا ہے۔

تیسرا درجہ: عارضی پڑوس: پڑوس کا تیسرا درجہ''الصَّاحِبِ بِالْجَنْب'' ہے۔ یعنی جو تمہارا ہم نشین ہے کہ تمہار ہم نشین ہے کہ تمہار ہم نشین ہے کہ تمہار کے ساتھ آپ کی عارضی قربت اور مجاورت ہے وہ بھی ایک طرح کا پڑوس ہے۔ مثلاً آپ بس یاٹرین میں کہیں جارہے بیں اور آپ کے ساتھ والی سیٹ پر جو بیٹھا ہے وہ آپ کا پڑوی ہے۔ اس عارضی پڑوی کا لحاظ رکھنا اور اس کاحق اداکر نا بھی ضروری ہے۔

### مهمان نوازی: شیوهٔ مؤمن

زیر درس حدیث میں تیسری بات رسول اللّه مَلَّاتَیْنَا نے بیفر مائی: (( وَمَنُ مَکَانَ یُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْآخِرِ فَلْیُکُرِمْ صَنْیْفَهٔ))'' جو شخص بھی واقعتا ایمان رکھتا ہواللّہ پراور یوم آخر پراس پر لازم ہے کہا پئے مہمان کا اکرام کرے''۔دراصل بیانسانی سیرت و کردار کے وہ موتی ہیں جو ہمیشہ انسان میں سے بلکہ جتنا بھی تدن ابھی '' پس ماندہ'' تھا اتی ہی بیصفات وہاں زیادہ تھیں۔ جیسے جیسے شہری زندگی (urbanization) آئی ہے بیج چیزیں ختم ہوگئ ہیں۔ مہمان نوازی کے حوالے سے ہمیں عہدِ نبوی وعہدِ صحابہ میں تو ایسے ایسے واقعات ملتے ہیں کہ انسان عش عش کراُ ٹھتا ہے۔ بیدواقعہ تو بہت مشہور ہے کہ ایک صحابی ایک مہمان کو گھر لے گئے' جبکہ گھر میں صرف اپنے بچوں کے گھانے کے لیے ہی کہ تھا۔ تو صحابی آئے بچوں کو بھو کا سُلاکر وہ کھانا مہمان کے سامنے رکھ دیا اور جراغ بچھا کرای کے ساتھ بیٹھ گئے۔ ساتھ بیٹھ کراسے بیتا تر دیتے رہے کہ وہ بھی کرای کے ساتھ کھانا تا ہی ہے کہاں لیے کہ اُنہیں معلوم تھا کہ کھانا اتا ہی ہے کھارہے ہیں' حالا نکہ وہ نہیں کھارہے سے 'اس لیے کہ اُنہیں معلوم تھا کہ کھانا اتا ہی ہے کہ وہ صرف مہمان کے لیے کھایت کرے گا۔الغرض مہمان نوازی کے حوالے سے ایسے واقعات ہماری تاریخ میں ملتے ہیں جن سے اُس دور کے حسن معا شرت کا پہا چاتا ہے جس واقعات ہماری تاریخ میں ملتے ہیں جن سے اُس دور کے حسن معا شرت کا پہا چاتا ہے جس

و تفے میں وہ میرے پاس آ گئے ہیں تو اس سے ایک کوفت کی شکل بنتی ہے۔ یہ چیزیں نفسیاتی طور پر اثر انداز ہوتی ہیں'لیکن بہر حال جو تھم ہے وہ اپنی جگہ قائم رہے گا' کہ انسان اپنے مہمان کا اکرام کرے۔

اگرہم میں ہے بہت ہوگوں کا رہن ہن دوبارہ ہے ای طرح ہوجائے جیسے کہمی پہلے ہوا کرتا تھا تو میں بہم تھا ہوں کہ بیاوصاف بھی لوٹ آئیں گے۔ان اوصاف کا ختم ہوجانا اصل میں شہری زندگی کی خرابی ہے۔شاید آپ کے علم میں ہوکہ حضورا کرم کا نظیم کی ایک حدیث ہے جو علامہ اقبال نے مسولینی کو جب سنائی تو وہ جران رہ گیا۔ حدیث کی ایک حدیث ہرکی آبادی پانچ لا کھ ہوجائے تو اُس کو چھوڑ کر نیا شہر آباد کرو۔ یہ جو کروڑوں کی آبادی کے شہر ہیں مثلاً کراچی کی آبادی سوا کروڑ ہوئی ہیں۔ خاص طور کروڑوں کی آبادی کے تو مشکلات پیدا کردی ہیں وہ انتہا کو پیچی ہوئی ہیں۔ خاص طور پرجرمنی میں اس کا تجربہ کیا گیا ہے جو بہت کا میاب رہا ہے۔ انہوں نے اپنی انڈسٹری کو پرجرمنی میں اس کا تجربہ کیا گیا ہے جو بہت کا میاب رہا ہے۔ انہوں نے اپنی انڈسٹری کو میل میں پھیلا دیا۔ یہبیں کہ انڈسٹر بل ٹاؤن علیحدہ بن رہے ہیں' بلکہ ہیں' تمیں میل کے فاصلے پرایک فیکٹری ہے' اس کے ساتھ ہی میل کے فاصلے پرایک فیکٹری ہے' اس کے ساتھ ہی آبادی ہو گئی اور پھراس کے ساتھ ہی سکول اور ہپتال بن گئے تو گویا ایک یونٹ بن گیا۔ پھر ہیں تمیں میل کے بعداس طرح کا ایک اور یونٹ بنا دیا گیا۔ اس سے یہ ہوا کہ ان کے ہاں مدنیت اور تمران ایک بہترشکل کے اندر برقر ارر ہتا ہے۔

## حاتم طائی کیمہمان نوازی

مہمان نوازی کے خمن میں حاتم طائی کا ایک واقعہ تاریخی طور پر بہت مشہور ہے۔ یہ
عیسائی تھے لیکن بہت بڑے مخیر اور کی انسان تھے۔ ان کے بیٹے عدی بن حاتم ڈاٹٹو 
حضور مُنافٹیڈ کیرایمان لائے اور صحابی کے درجے پر پہنچے ہیں۔ حاتم کے پاس ایک گھوڑ ا
تھا جو بہت عمدہ 'بہت قبتی اور بہت اعلیٰ نسل ہونے کی وجہ سے بہت مشہور تھا۔ ایک روز
ان کے ہاں ایک مہمان آگیا اور ان کے پاس مہمان کو کھلانے کے لیے کوئی چیز نہیں تھی تو
انہوں نے وہ گھوڑ اذ ج کر کے اس مہمان کو کھلا دیا۔ اس کے بعد مہمان سے آنے کی وجہ

دریافت کی تو اُس نے کہا: میں نے سا ہے کہ آپ کسی سائل کا سوال رذہیں کرتے' آپ کے پاس ایک بہت عمدہ اور قیمتی گھوڑ اہے' میں آپ سے وہ لینے آیا ہوں۔ حاتم طائی نے کہا: بھئی وہ گھوڑ اتو میں نے ذریح کر کے تہمیں کھلا دیا۔

ذراملاحظہ سیجے کہ حاتم طائی کی سخاوت کی وجہ ہے حضور اکرم مَلَّا لَیْنِیَّا نے اُن کی تحسین فرمائی اور پھراُن کی بیٹی جوایک غزوہ میں باندی کی حیثیت سے مالِ غنیمت میں آئی تو آپمَلَّا لَیْنِیَّا نے اُس کی عزت و تکریم کی اور اُسے اپنی چا در اوڑ ھائی' اس لیے کہ بیصاتم کی بیٹی ہے۔

#### خلاصه كلام

زردرس حدیث بین اوصاف بیان ہوئے ہیں جوایک پختہ تغیرشدہ شخصیت کے اوصاف ہیں۔ایک توبہ ہے کہ اگر بولوتو خیراور بھلائی کا کلمہ زبان سے تکالوور نہ خاموش رہو۔ دوسرا بیہ ہے کہ اپنے پڑوی کے حقوق کا لحاظ رکھو۔اس کے جذبات ضروریات اور اس کے احساسات سب کا خیال رکھو۔احساسات کے معاطم میں تو یہاں تک تعلیم دی گئی ہے کہ اگرتم اپنے بچوں کے لیے کوئی پھل لے کرآ و تواب دوصور تیں ہیں: یا تواپ پڑوی کے ہاں بھی بھیجو۔اوراگراتی کم مقدار میں ہے کہ آپ کے بچوں کے لیے بشکل پڑوی کے ہاں تھی کہ دروازے کے باہر بھیکنے سے پڑوس کے بچو کہ آج ان کے ہاں آم یا خربوزے آئے ہیں تو آئہیں حسرت پڑوس کے بچو دیکھیں گے کہ آج ان کے ہاں آم یا خربوزے آئے ہیں تو آئہیں حسرت ہوگی۔ تواس درجے پڑوی کے احساسات کا لحاظ رکھنے کا حکم ہے۔تیسرا بیہ ہے کہ مہمان کا اگرام کیا جائے اور مہمان کے آئے پرناک بھوں نہ چڑھائی جائے 'بلکہ اُسے رحمت سمجھا جائے ۔اللہ تعالیٰ ہمیں ان اوصاف جمیدہ کو تھے معنوں میں اختیار کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔آ مین یار ب العالمین!

أَقُوُلُ قَوْلِيْ هٰذَا وَاسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ00



# غُصّه كي ممانعت

کیم فروری ۲۰۰۸ء کا خطبه جمعه

خطیۂ مسنونہ کے بعد

آعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَسَارِعُوَّا اِلَى مَغُفِرَةٍ مِّنَ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرُضُهَا السَّمَاوَتُ وَالْأَرْضُ لَا أَعِدَتُ وَالْأَرْضُ لَا أَعِدَتُ الْمُتَّامِةِ وَالْضَرَّآءِ وَالْضَرَّآءِ وَالْكَاظِمِيْنَ الْعَيْظَ وَالْعَافِيْنَ ﴾ الْغَيْظُ وَالْعَافِيْنَ ﴾ (آل عمران)

عَنْ أَبِيُ هُرَيْرَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ \* أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ شَلِيٌّ : أَوْصِنِي \* قَالَ :

((لَا تَغُضَبُ)) فَرَدَّدَ مِرَارًا وَالَّ : ((لَا تَغُضَبُ)) (١)

سیدنا ابو ہریرہ دلائیو سے روایت ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم مالیو کی خدمت میں عرض کیا: آ یے مجھے وصیت فر ماکیں۔آ ہے نے فر مایا:

'' غصہ نہ کیا کرو!'' اُس نے بار بارا پناسوال دہرایا۔ آپ مُلَّاثَیُّنِانے ہر باریکی جواب دیا کہ'' غصہ نہ کیا کرو!''

#### معزّ زسامعين كرام!

''اربعینِ نَوَوی''کی حدیث ۱۱ آج ہمارے زیر مطالعہ ہے اور اس حدیث میں شدت اور کر ارکے ساتھ عضہ کی ممانعت کا ذکر ہے۔ اس کے لیے تہیداً میں نے سورہ آلی عمران کی دوآیات تلاوت کی ہیں۔ وہاں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَسَادِعُوۤ اللّٰی مَغْفِرَ قِی مِّن دَیِّ اِکُمْ ﴾ ''(اے مسلمانو!) مسابقت کروایئے رب کی مغفرت کے حصول کی طرف' سمارعت

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الادب باب الحذرمن الغضب

و اربعین نُووی کی دور می ایک دور کا کا کا دیستان و کا ایت جمد کا کا ساب جمد کا ایک دور سے سے آئے نظنے کی کوشش کرنا۔
آیت کے اس کلاے کا مفہوم یہ ہوگا کہ اے مسلمانو! اپنے رب کی مغفرت حاصل کرنے کے لیے ایک دوسرے سے آئے نظنے کی کوشش کرو۔ ﴿وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السّمُولُ تُ کے لیے ایک دوسرے سے آئے نظنے کی کوشش کرو۔ ﴿وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السّمُولُ تُ وَالْاَرْضُ اَ ﴾ ''اور (مسابقت کرو) جنت کے صول کے لیے جس کا بھیلاؤ آسانوں اور زمین جتنا ہے'۔ ﴿اُعِدَّتُ لِلْمُتَقِیْنَ ﴿ ) ''جو تیار کی گئ ہے (اور سجائی گئ ہے) اہل تقویٰ کے لیے۔''

#### انفاق في تبيل الله: المِل تقويلُ كا وصف

اگلی آیت میں اہل تقوی کے کچھ اوصاف مذکور میں جن میں پہلا وصف یہ بیان مواب: ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّ آءِ وَالصَّرَّ آءِ ﴾ ' وهاوك جو (الله كي راه من )خرج کرتے ہیں کشادگی میں بھی اور تنگی میں بھی' - اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کی دوجہتیں ہیں: (۱) الله کی رضا کے لیے اُس کے بندوں میں سے جو تاج ہوں اور جن کو کوئی ضرورت لاحق ہؤان کی مدوکرنا۔اس مدمیں میٹیم بیوائیں مساکین اور مقروض سب آ جا کیں گے۔ (٢) دوسرايد كه الله ك دين ك لي خرج كرنا مثلاً دين كي تعليم اورتعلم كاكوئي نظام بنانا' دین کو دومروں تک بہنچانے کے لیے اپنے زمانے میں موجود سارے ذرائع و وسأئل کواستعال کرنااوران کے لیے خرچ کرنا'ان سب کا شاراس دوسری مدیس ہوگا۔ آپ کومعلوم ہے کہ آج کل مختلف ممالک میں اسلامی تعلیمات کو اُ جا گر کرنے کے لیے چھوٹے چھوٹے ٹی وی چینلز چل رہے ہیں اور ظاہر بات ہے کہ لوگوں کی دلچیس کے ليے انہيں اس ميں کچھ چيزيں الي بھي شامل كرنى پرتى ہيں جولوگوں كى توجہ كا باعث ہوں اور پھر مختلف قتم کے اشتہارات بھی شامل کرنے پڑتے ہیں تا کہ خرج پورا ہو سکے لیکن اس وقت پوری دنیامیں کم ہے کم ایک کمل ٹی وی چینل ایسا ہے جس کی بنیا دخالصتاً دین پر رکھی گئی ہےاور پیچینل'' پیس ٹی وی''ہے جوڈ اکٹر ذاکر نائیک نے شروع کیااوراس کے ساتھ بہت لوگوں نے تعاون کیا ہے۔ پھر اِس چینل کو چلانے کے لیے انہیں کتنا خرچ پڑا' اس کا آپ اندازہ نہیں کر کتے۔ کروڑوں رویے جاہئیں ہوتے ہیں کسی بھی چینل کو

چلانے کے لیے۔خاص طور پر' پیس ٹی دی' جیسے اسلامی چینل کو چلانا اور بھی مشکل ہے'
اس لیے کہ اس میں کوئی قابل اعتراض اشتہار نہیں چلن' کسی بینک یا کسی انشورنس کمپنی کا
اشتہار نہیں چلایا جاتا اور نہ ہی کسی عورت کی تصویر دی جاتی ہے۔ اس چینل پراشتہار بھی
صرف وہی آئے گا جو ہر طرح کے حرام کا روبار سے خالص اور پاک ہو۔اگر کوئی ایسا
اشتہار ہے تو وہ اس چینل پر چلے گا'ور نہ نہیں' جبکہ ابتدا میں تو اُن کے پاس ایسا کوئی
اشتہار تھا ہی نہیں۔ بہر حال میں میرض کر رہا تھا کہ اللہ کی راہ میں خرج کرنے کی دو
جہتیں ہیں: ایک ہے ضرورت مندلوگوں کی مدد کرنا اور دوسراہے دین کی تروی اور نشرو
اشاعت کے لیے کسی طور پر بھی خرج کرنا۔

آیت کے اس کلو نے کے حوالے سے دوسری نوٹ کرنے کی بات میہ کہ اس میں فرمایا گیا: ﴿فِی السَّسَّوَآءِ وَالضَّرَّآءِ ﴾ یعنی اہلِ تقویٰ وہ ہیں جواللہ کی راہ میں خوشحالی اور تنگی دونوں صورتوں میں خرچ کرتے ہیں۔خوشحالی کے دنوں میں تو آ دی کے پاس کا فی مال ہوتا ہے اور الیمی صورتِ حال میں اگر وہ اللہ کی راہ میں خرچ کر رہا ہے تو اس کی طبیعت پرکوئی ہو جھنہیں ہوتا 'لیکن اگر خود تنگی محسوس کر رہا ہے اور پھر بھی خرچ کر رہا ہے تو یہ گویا اس سے اگل اور مشخس قدم ہے۔

## ا المِنِ تفویٰ کا د وسرا وصف: غصه کو بی جاناا ور درگز رکرنا

آگے اہل تقویٰ کا دوسرا وصف سے بیان ہوا ہے:﴿ وَ الْکُظِمِینَ الْغَیْظُ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ ﴾ '' اوروہ لوگ اپ غصہ کو پی جانے والے اور لوگوں کی خطاؤں سے درگزر کرنے والے ہیں'۔ ظاہر بات ہے کہ کی شخص کی غلطی اور خطا پر غصہ تو آتا ہے'یا کی نے آپ کے ساتھ زیادتی کی ہے تو آپ کو غصہ آئے گا۔ بہر حال جس صورت میں بھی غصہ آئے تو اپ غصہ و پی جاؤ اور لوگوں کو معاف کرو۔ اس لیے کہ یہی اہلِ ایمان اور اہلِ تقویٰ کا شیوہ ہے۔ غصہ کو پی جا نا اور معاف کروینا' در حقیقت ایک ہی کام کے دور خ ہیں۔ تقویٰ کا شیوہ ہے۔ غصہ کو پی جانا اور معاف کروینا' در حقیقت ایک ہی کام کے دور خ ہیں۔ آخر میں فرمایا: ﴿ وَاللّٰهُ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴿ ﴾ '' اللّٰہ تعالٰی کوا یے محسنین بہت آخر میں فرمایا: ﴿ وَاللّٰهُ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴿ ﴾ '' اللّٰہ تعالٰی کوا یے محسنین بہت ہیں ' ۔ یہاں نوٹ کر لیجے کہ ہیو ہی درجہ احسان ہے جو ہم حدیثِ جبر میل کے شمن

و اربعین نؤوی محد مد 416 کرد کرد خطابات جمع کمی

میں بڑی تفصیل سے پڑھ بچکے ہیں اور بعض دوسری احادیث کے ضمن میں بھی اس پر گفتگو ہوتی رہی ہے اور اگلی حدیث میں ان شاءاللہ اس کاذکر پھر آئے گا۔۔ آیت کے اس آخری کلڑے کا مفہوم یہ ہوگا کہ اللہ تعالی کو ایسے مسنین بہت پسند ہیں جواپنے دین کو خوبصورت بنادیں ان کادین اور ان کی دینی زندگی دل کو لبھانے والی اور لوگوں کو پسند آنے والی ہو۔

#### حدیث کی تشریح

## غصے کے حوالے سے انسان کی تین قسمیں

اس ضمن میں اہم بات یہ ہے کہ غصر آجانا ایک فطری بات ہے'اس لیے کہ اللہ
تعالی نے غصہ انسان کی فطرت میں رکھا ہے۔اس اعتبار سے حصرت حسن بھریؒ کا ایک
قول بڑا حکیمانہ ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ غصے کے حوالے سے انسان تین فتم کے ہوتے
ہیں۔ایک تو وہ ہے جو پورا اور کممل انسان ہے' ایک وہ ہے جو آدھا انسان ہے' یعنی جو

انیانیت کے معیار پر کمل پورانہیں از تا البتہ نصف تک آجا تا ہے۔جبکہ تیسراان دونوں کے برعکس ہے اور وہ ہے: لَیْسَ بِوَجُلِ یعنی اُس میں انسانیت نام کی کوئی چیز ہے، ی نہیں بلکہ وہ حیوان ہے۔ پوراانسان تو وہ ہوتا ہے جسے دیر میں غصہ آئے اور جلدی رفع ہو جائے ۔ آ دھا انسان وہ ہے جسے غصہ جلدی آئے اور جلدی رفع ہو جائے یا دیر میں غصہ آئے اور دیر میں رفع ہو۔ یعنی جلدی غصہ آیا اور جلدی ختم بھی ہوگیا 'یا دیر میں غصہ آیا اور جانے میں بھی دیر لگا دی تو یہ دونوں برابر ہیں۔ تیسرا شخص وہ ہے کہ جسے جلدی غصہ آئے اور دیر میں جائے۔ایساانسان اخلاقی اعتبار سے انسان کہلانے کا مستحق جلدی غصہ آئے اور دیر میں جائے۔ایسا انسان اخلاقی اعتبار سے سامنے شرور رہنے چاہئیں اور جمیل کمل انسان بننے کی کوشش کرنی چاہیے۔

#### حضرت موسىٰ عَالِيْهِا كَى جلالى طبيعت

اس حوالے سے یہ بھی ذہن نشین رہے کہ اللہ تعالی نے انسانوں کے مختلف مزاج بنائے ہیں۔ بعض میں جمال اور رحم کا عضر زیادہ ہوتا ہے جبکہ بعض لوگ جلالی مزاج کے ہوتے ہیں۔ طبائع اور مزاج کا یہ فرق ہمارے بزرگوں اور دین دارلوگوں میں بھی ہوتا ہے حتیٰ کہ انبیاء ورسل نیٹی میں بھی یہ فرق نمایاں ہے۔ مثلاً حضرت موکی نائی جلالی طبیعت کو واضح کرنے والے کئی واقعات قرآن حکیم میں فہ کور ہیں۔ ایک واقعہ تو بہت معروف ہے کہ ایک قبطی اور ایک اسرائیلی کا کسی بات پر جھاڑا ہور ہا تھا۔ حضرت موکی نائی وہاں سے گزرے تو اسرائیلی کا کسی بات پر جھاڑا ہور ہا تھا۔ حضرت موکی نائی وہاں سے گزرے تو اسرائیلی نے آئے سے مدد مائی۔ اس پر حضرت موکی نائی ہے اس قبطی کو ایک مگار سید کیا اور اس کی جان نکال دی۔

حضرت موی الیا کے جلال کا سب سے بڑا نقشہ جو قرآن مجید میں آتا ہے وہ بنی اسرائیل کے شرک میں ملوث ہونے کے موقع پرتھا جب آپ کو وطور پر گئے ہوئے سے جب اللہ تعالی نے بنی اسرائیل کو بجرت کی اجازت دی اور حضرت موی الیا اپنی قوم کو لے کرمصر نے نکل آئے اللہ تعالی نے سمندر کو بھاڑ کر بنی اسرائیل کو پارگز اردیا۔ اس کے بعد وہ مرحلہ آیا کہ انہیں شریعت دی جائے۔ اس لیے کہ یہ اللہ کا قانون ہے کہ بجرت

و اربعین نَوَوی کی در (418 کار در خطابات جمع کی

کے بعد شریعت آتی ہے جبکہ ہجرت سے پہلے کاونت توالیک کشاکش کے اندرگز رتا ہے۔ یمی قانون ہمیں سیرت محمدی منافظ میں بھی نمایاں نظر آتا ہے بایں طور کہ آت کے مکہ کے بارہ سال ایک کشاکش (جسے عام طور پر کشکش کہہ دیتے ہیں )اور ایک جدّو جہد میں گزرے ہیں۔ اس میں مصبتیں ہیں 'تکیفیں ہیں' ماریں کھائی جا رہی ہیں' وغیرہ وغیرہ 'لیکن اس دور میں تفصیلی شریعت نہیں تھی 'اس لیے کہ ابھی تفصیلی شریعت دیے جانے کا موقع نہیں تھا۔ س گیارہ نبوی میں ہجرت سے ایک ڈیڑ ھسال پہلے نماز فرض ہوئی ہے۔اس کےعلاوہ اُس وفت تک زکو ۃ کا بھی کوئی با قاعدہ نظام نہیں تھا کہا تنے مال میں اتی زکو ۃ ہے۔البتہ لفظ زکو ۃ اُس دور میں اگرآ یا ہے تو وہ عام مفہوم میں استعال ہوا ہے کہ اپنے اموال میں سے صدقہ خیرات نکال کر اُسے یاک کرتے رہو۔ الغرض ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں مسلمانوں کے لیے شریعت نازل ہوئی ۔اس شریعت کا ابتدائی خا كه (بليوپرنث) سورة البقرة ميں تيار ہوا ہے 'جبكه سورة النساءاور سورة المائدة اس كي منکمیل کی سورتیں ہیں۔[آپ میں سے بہت سے حضرات جانتے ہوں گے کہ کوئی بھی عمارت بنانی ہوتو اس کا جونقشہ بنتا ہے وہ نلے کاغذ پر بنتا ہے اور اس کو بلیو پرنٹ (یا ایمونیایرنٹ) کہاجا تاہے۔ ]

بہرحال جب حضرت موئی علیہ کو اللہ تعالی نے کو وطور پر چالیس دن کے لیے طلب کیا — اس کو ہم چِلہ بھی کہہ سکتے ہیں ' یعنی اللہ تعالیٰ نے ان سے چالیس روز کی ریاضت کروائی اورعبادت و ذکر اللی کرایا — اس کے بعد انہیں اللہ نے تورات عطا فرمادی ۔ اس خیم بعد آئیں اللہ نے تورات عطا خرمادی ۔ اس خیم بھی تر آن مجید کے خواد کے ساتھ کیا گیا۔ آپ کی وہاں پر جوخلوت گرینی موتی تھی اور وہاں پر جوخلوت گرینی معلوم موتی تھی اور وہاں پر آپ جو بھی عبادات کیا کرتے تھے اس کی تفصیلات تو ہمیں معلوم مہیں ہیں نہیں ہیں نکین میضرور ہے کہ آپ نے تخلید فرمایا۔ غار حرامیں آپ نگائی کے اس تخلید کے حوالے سے عام طور پر محدثین میں کہتے ہیں : کان صفة تعبیدہ فی غاد حواء التفکر والاعتباد کہ غار حرامیں آپ نگائی کی عبادت دراصل غور وفکر پر شمال تھی ۔ آپ غور وفکر والاعتباد کہ غار حرامیں آپ نگائی کی عبادت دراصل غور وفکر پر شمال تھی ۔ آپ غور وفکر

و اربعین نَوَوی کی در (419 کا در خطابات جمد کا

کرتے تھے کہ بیکا ئنات کیا ہے'اس کا نظام کون چلار ہاہے' ہمارامعاشرہ کدھرجار ہاہے'
بیزابیاں کیوں بڑھ رہی ہیں' انسان انسان کا خون کیوں کرتا ہے؟ بیرکیا وجہ ہے کہ پچھ
لوگ بھو کے مررہے ہیں اور پچھلوگوں کے پاس بہت دولت جمع ہوگئ ہے۔الغرض غایر
حرامیں آپ کی عبادات کی حقیقت اور تفصیلات اگر چہ ہمیں معلوم نہیں ہیں' مگر بہرحال
تخلیہ اور غارمیں آپ می کا بینے کا قیام اپنی جگہ ثابت ہے۔

## بنی اسرائیل کا شرکِ جلی ( بچھٹر ہے کی پوجا کرنا )

حفرت مویٰ علیہ کے ساتھ بھی کو ہے طور پر جالیس دن تخلیہ کا بیرمعاملہ ہوا اور پھرانہیں اُلواح دے دی گئیں۔ یہ پھر کی تختیاں تھیں اور ان کے او پرا حکام عشرہ (Ten Commandments) کندہ تھے جوکہ شریعت موسوی کے اساس ہیں۔ پیچھے حضرت موی علیلہ کی غیر حاضری میں سامری کوموقع مل گیا اور اس نے لوگوں کو گمراہ کرنے کے لیے ایک شعبدہ دکھایا اور آلِ فرعون کے زیورات سے ایک بچھڑا بناڈ الا — آ لِ فرعون اپنے زیورات بنی اسرائیل کے پاس امانتا رکھا کرتے تھے۔ یعنی انہیں بھی انداز ہ تھا کہ بیاسرائیلی بددیانت اور خائن نہیں ہوسکتے'اس لیے کہ بیدحضرت ابراہیم اور حضرت یعقوب ﷺ کی اولا دہیں۔اگر چہان میں اورخرابیاں آگئی ہوں گی' کیکن آ لِ فرعون ان کی امانت داری کے قائل تھے اس لیے وہ ان کے پاس اپنی امانتیں رکھواتے تھے۔ جب بنی اسرائیل مصر سے نکلے تو آلِ فرعون کی طرف سے امانٹأ رکھوائے گئے سارے زیورات بھی ساتھ لے کرآ گئے ۔سامری نے ان سے کہا کہ بیسارے زیورات تم پھینک دو'اس لیے کہ بی تو نجس ہیں اور بیتمہارے لیے جائز نہیں ہیں۔اس حد تک تو بات ٹھیک ہوئی' لیکن سامری نے اُن زیورات کو بگھلا کرایک بچھڑے کی شکل بنالی اور اس کے اندرابیامیکزم رکھا کہ جب اس میں سے ہوا گزرتی تھی تو اندر سے کھو کھلا ہونے کی وجہ ہے اُس میں سے ایسی آ واز آتی تھی جیسے بچھڑا ڈکارر ہا ہو۔اُس نے بنی اسرائیل ہے کہا کہ یہ ہے تمہارا خدا! جبکہ موٹ کوتو کوئی مغالطہ لگا ہے اور وہ کسی غلطنہی میں پتانہیں کہاں کس خدا کے پاس گئے ہیں۔اصل خدا توبیہ ہے لہذاتم اس کی پوجا کرو! سامری کی

و اربعینِ نَوَوی کی در (420 کا در خطابات جمع کمی

با توں میں آ کر بنی اسرائیل کی کثیر تعداد نے اُس بچھڑے کی پرستش شروع کر دی۔اُ دھر اللّٰد تعالٰی نے موکیٰ الیِّلا کوکو وطور پر آگاہ کر دیا کہ تمہاری قوم فتنے میں پڑپچکی ہے۔

اس من میں ایک عجیب بات رہے کہ حضرت موسی علیقائے لیے کو وطور پر آنے کا اللہ تعالیٰ نے ایک وفت معین کیا تھا'لیکن آپؒ فرطِ اشتیاق میں وقت مقررہ ہے پہلے پہنچ گئے۔ اس پراللہ تعالیٰ نے حضرت موی ملایا کی جواب طلی فر مائی۔اس کی تفصیل سورہ کلہ میں موجود ئِ فرمایا: ﴿ وَمَا اَعُجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَلُمُوْسِلِي ﴾ ''اےمویٰ! تمہیں کس چیز نے جلدی پر آ مادہ کیا اپنی قوم کو چھوڑ کر؟''لعنی تم اپنی قوم کو چھوڑ کریہاں آبھی گئے ہو' حالانكما بھى تو وقت معين نہيں آيا۔ ﴿ قَالَ هُمْ أُولَآءِ عَلَى أَثْرِي وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتُوْضَى ﴿ ﴾ "موىٰ نے (جواب میں) عرض کیا کہ میری قوم میرے پیچھے پیچھے آرہی ہے'اور پروردگار! میں نے تو تیری طرف (آنے میں اس لیے) جلدی کی تا کہ تو راضی ہو جائے''۔ گویا حضرت موکیٰ مایٹیں تو بیسوچ رہے تھے کہ اللّٰہ ربِّ العزت کی طرف ہے شاباش ملے گئاس لیے کدأن کے پیش نظرتوع ''تُومیراشوق دیکھ مرااشتیاق دیکھ!''والی كيفيت تقى ليكن يهال تو لينے كے دينے پڑ كئے اور شاباش تو كجا الني باز يرس (explanation call) ہوگئ۔اللہ تعالی نے فرمایا کہ جلد بازی کر کے درحقیقت تم نے غلطی کی ہے اوراس کی وجہ سے سامری کوموقع مل گیا اوراس نے تمہاری قوم کو گمراہ کر دیا ہے۔ حضرت موی ملینا کا قوم پرانتها ئی غضب ناک ہونا

الله تعالى نے جب موئی ایل کو بنی اسرائیل کے شرک کی خرسنائی تو آپ انتہائی غصے کے عالم میں اپنی قوم میں واپس آئے۔اس کے لیے قرآن میں جو الفاظ آئے ہیں وہ سورۃ الاعراف آئے۔ ۱۵ میں مذکور ہیں:﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوْسَلَى اللّٰي قَوْمِهٖ غَضْبَانَ اَسِهُ اللّٰهِ اللّٰهِ قَوْمِهِ غَضْبَانَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ قَوْمِهِ عَصْبَانَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْ رَبِان میں جو بھی الفاظ آئے فضنبان واللہ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ جَوْمَانُ (میں انتہائی جو کا ہوں) اللّٰهُ اللّٰهِ مِن اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰمُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰه

جذبہ کھاٹھیں مارتے ہوئے سمندر کی مانند ہو۔اسی طرح انتہائی غصے کی کیفیت کو ''غضبان''سے تعبیر کیا جاتا ہے اوراس موقع پر حضرت موک ملیلا کا غصہ بھی انتہا کو پہنچا ہواتھا تواس بنا پریہاں غضبان کالفظ آیا ہے۔

حضرت موی علیه کو جب معلوم ہوا کہ اُن کی قوم کے کیرلوگ اس طریقے سے گراہ اور مشرک ہوگئے ہیں کہ انہوں نے با قاعدہ ایک بچھڑ کے وخدا مان لیا ہے اور اس کی پرستش کررہے ہیں تو ایک طرف تو آپ انتہائی غضب ناک ہوئے اور دوسری طرف آپ نے کی پرستش کررہے ہیں تو ایک طرف تو آپ انتہائی افسوس اور رنج کا اظہار کیا۔ اس کے بعد آپ نے جو کیا وہ بھی آپ کی اس جلا لی طبیعت کا مظہر ہے۔ اس حوالے سے فرمایا گیا: ﴿ وَٱلْفَی الْاَلُواحَ وَاحْخَدُ بِرَانُسِ اَخِیْهِ یَجُونُهُ اللّٰهِ ﴾ ''اور (شدّت غضب سے آپ نے تو رات کی) تختیاں (زیمن پر) ڈال دیں اور اپنیشانی کے بال پکڑ کر کھینچا اور کہا کہ تم نے ان کوروکا کی تختیاں (زیمن ہیں تو تہ ہیں بہاں خلیفہ بنا کر گیا تھا اور تبہار سے ہوگیا تو تم بھے بہاں بیسب کے ہوگیا تو تم بھے بتا نے کے لیے میرے پیچھے کیوں نہیں آگئے؟ انہوں نے کہا کہ جمھے اندیشہ یہ ہوا کہ آپ کہیں گے کہ تم نے بنی اسرائیل میں تفرقہ پیدا کر دیا جبکہ میں نے انہیں روکنے کے حتی الا مکان کوشش کی لیکن یہ کہ تفرقہ کے ڈرسے میں نے کوئی بہت بڑا اور انتہائی قدم نہیں اٹھایا۔

# مرتد کی سزاقبل

بنی اسرائیل کے اس شرک کی بنا پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے میے تھم نازل ہوا کہ بارہ قبیلوں میں سے ہر قبیلے کے وہ لوگ قل قبیلوں میں سے ہر قبیلے کے وہ لوگ قتل کریں جو تو حید پر قائم رہے ہیں۔ چنا نچہ تو رات کی روایت کے مطابق ستر ہزار یہودی قتل ہوئے۔ اسی بنا پر اسلام میں بھی مرتد کی سزاقتل ہے 'لیکن آج کل کے منکرین حدیث اور روشن خیال دانشور اس سزاکو انسانی حقوق کی خلاف ورزی قرار دیتے ہیں۔اس کی وجہ میہ کہ میرلوگ مغرب سے اپنی روشن خیالی کی سند لینا چاہتے ہیں اور

ور ادبعین نووی می در دو ایس انسان کو کمل آزادی حاصل مغرب کا تصوریہ ہے کہ سی مذہب کو اختیار کرنے میں انسان کو کمل آزادی حاصل ہے۔ اُن کا کہنا ہے کہ ایک مسلمان کو اگر عیسائیت پیند آگئی اور وہ عیسائی ہوگیا تو یہ اُس کا حق ہوان کہنا ہے کہ ایک مسلمان کو اگر عیسائیت بیند آگئی اور وہ عیسائی ہوگیا تو یہ اُس کا حق ہوان کہنا ہوگیا تو یہ اُن کا حق تی خوال کیا جانا انسان کے بنیادی حقوق کی خلاف ورزی ہے۔ اس طرح آگر کوئی مرداور عورت رضا مندی سے زنا کا ارتکاب کرتے ہیں تو آپ کو کیا اعتراض ہے؟ یہ ان کا حق ہے اور ایسا کرنے سے

وہ مجرم نہیں تھ برتے ۔البتہ اگر کسی نے نابالغ لڑکی سے زنا کیا ہے یا کسی عورت کی زبر دستی عصمت دری کی ہے تو اس صورتِ حال میں بیجرم شار ہوگا اور ایسا کرنے والا مجرم' لیکن

اگر باہمی رضامندی شامل ہے تو پھرکوئی جرمنہیں ہے۔

مغرب میں رائج حقوق انسانی کے مبالغہ آمیزتصور کی رومیں بہہ کر ہمارے ہاں بھی پچھلوگ قتلِ مرتد اور رجم کے بارے میں مختلف قتم کا پروپیگنڈ اکرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قرآن میں توقلِ مرتداوررجم کی سزا کا کہیں ذکرنہیں ہے' تو پھرتم نے بیسزائیں كبال سے نكال لى بيں؟اس حوالے سے جان ليجيك مصوراكرم مُلَا فَيْم نے بيد دونوں سزائیں تورات سے اخذ کر کے اپنی سنت کے ذریعے سے نافذ کی ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ حضور اکرم مَلَا ﷺ سے پہلے تو دنیا میں شریعت موسوی رائج تھی۔ یہودیوں کے لیے شریعت موسوی تھی اورای طرح عیسائیوں کے لیے بھی' کیونکہ حضرت مسے مایٹھ نے فر مایا تھا کہ بین مجھنا کہ میں شریعت (موسوی) کوختم کرنے آیا ہوں' بلکہ تم پریہی شریعت لا گو رہے گی۔آٹ کے بعد سینٹ یال نے آ کر شریعت کوختم کیا ہے۔اس لحاظ ہے آج کی عیسائیت برا مجیب مذہب ہے جس میں کوئی قانون ہے ہی نہیں 'جبکہ یہودی ایے تیک شریعت موسوی پر کاربند ہیں ۔ اسلام میں بہر حال قوانین بھی ہیں اورانسانی حقوق کی حدود بھی مقرر ہیں۔لہٰذااگر آپ مسلمان ہیں اور آپ کوکوئی اور دین پیند آگیا ہے تواس کاحل میہ ہے کہ آپ مسلمان ملک کوچھوڑ کر چلے جائیں۔لیکن دارالاسلام میں رہتے ہوئے آپ کومرتد ہونے کا کوئی اختیار نہیں ہے۔اگر کوئی ایسا کرتا ہے تو سزا کے طور پر اُے ل کردیا جائے گا۔ مرتد کی سزائل ہے اور اس کا ایک خاص سبب بھی ہے۔ وہ یہ کہ اسلامی ریاست کی بنیا دنسل ' رنگ اور زبان پر نہیں بلکہ نظریے پر ہوتی ہے اور کسی شخص کا یوں مرتد ہوجانا نظریے کو کمز ورکر دینے والی شے ہے۔ اس سے تویہ ہوگا کہ کسی سازش کے تحت بعض لوگ ایک وقت میں ایمان لائیں گے اور پھر مرتد ہوجا کیں گے تاکہ اسلام کی ہوا اُ کھڑ جائے۔ اس طرح کا معاملہ دور نبوگ میں ہو چکا ہے جس کا ذکر سورہ آل عمران میں ہے:

﴿ وَقَالَتُ طَّائِفَةٌ مِّنُ اَهْلِ الْكِتَٰبِ امِنُوا بِالَّذِئْ ٱنْزِلَ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوا وَجُهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُوْا اخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُوْنَ ۞ ﴾

''اوراً اللِ کتاب کے ایک گروہ نے کہا کہ ان اہلِ ایمان پر جو چیز نازل کی گئی ہے اُس پر ایمان لا وُصِح کے وقت اور اس کا انکار کر دودن کے آخر میں' شاید (اس تدبیر ہے )ان میں ہے بھی کچھ پھر جائیں۔''

یعنی وہ ایک دوسرے سے کہتے کہ دیکھوبھی اسلام اور ایمان کی بڑی دھاک بیٹھ گئی ہے اور جوشخص ایمان لے آتا ہے وہ اپنے ایمان کونہیں چھوڑتا وہا ہے انگاروں میں ڈال دیا جائے ۔ ابوجہل نے حضرت شمیۃ اور حضرت یا سر بڑا ہن دونوں کوانتہا کی بے در دی سے قل کیا کین انہوں نے کلمہ کفرزبان سے نکالنا پہند نہیں کیا۔ حالا نکہ جان بچانے کے لیے زبان سے کلمہ کفر کہہ دینے کی اجازت ہے جبکہ ایمان دل میں موجود رہے ۔ چنا نچہ حضرت میں اور کھران کواس پر شدید پشیمانی ہوئی ۔ لیکن حضورت کار ڈاٹٹو نے جان بچانے کے لیے کلمہ کفر کہہ دیا تھا اور پھران کواس پر شدید پشیمانی ہوئی ۔ لیکن حضورت کا نہیں اطمینان دلایا کہ اس کی بھی اجازت ہے ۔ اگر چہ جومقام تمہارے والدین نے حاصل کیا ہے وہ بہت کہ اس کی بھی اجازت ہے ۔ اگر چہ جومقام تمہارے والدین نے حاصل کیا ہے وہ بہت اون پامقام ہے ۔ وہ عز میں این جگہ دین کا ایک حصہ ہے ۔ اگر چہ جومقام تنہاں کی اور آپس میں ایک دوسرے سے کہا کہ ایسے کروکہ ان اہلی کتاب کے ایک گروہ نے سازش کی اور آپس میں ایک دوسرے سے کہا کہ ایسے کروکہ ان اہلی ایمان پر جو چیز نازل کی گئی ہے اس پرضج کے وقت ایمان لے آواور دین کے آخر میں اس کا انکار کردو۔ یعنی تم اہلی ایمان سے کہو کہ جو کتاب تم پر نازل ہوئی

ہے ہم بھی اس پرایمان لاتے ہیں اور ہم بھی مؤمن ہوگئے ہیں۔اب اس میں بیاضافے ہیں کہ ذراحضور مُلَّالِیَّا کی صحبت ہیں کہ ذراحضور مُلَّالِیَّا کی صحبت میں رہے ہیں اور پھر شام کو یہ کہتے ہوئے مرتد ہوجاؤ کہ ہم نے سب دیکھ پر کھ لیا ہے۔ یہ تو دور کے ڈھول سہانے کے مترادف ہے۔ہم نے اندر جاکر دیکھ لیا ہے کوئی خاص بات نہیں ہے۔

بیرب کرنے سے بیہوگا: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ "شاید کہ وہ (اسلام سے) برگشتہ ہوجا ئیں'۔ یعنی اس سے بیہوگا کہ پچھ نہ کچھلوگ ضرور متزلزل ہوجا ئیں گے۔آخر سب لوگ تو برابر کے نہیں ہوتے' بلکہ کمز درایمان دالے بھی ہوتے ہیں ادراس طرح کرنے ہے کمزورایمان والوں کے دل کے اندر خدشہ پیدا ہوگااور شیطان کو وسوسہ اندازی کا موقع مل جائے گا۔وہ سوچیس گے کہ بڑے بھلے اور اچھے لوگ تھے بڑی نیک نیتی ہے ایمان لائے تھے اور حضور کا این کے کہ کھل کے اندر بڑے مؤدب ہو کر بیٹھے رہے تھے بڑی توجہ سے انہوں نے حضور مُثَاثِیَّا کا کلام سناتھا تو آخر کوئی بات انہوں نے دیکھی ہوگی ناجس کے سبب یا لوگ اسلام کوچھوڑ کر چلے گئے ہیں۔ دراصل اس فتنے کا سد باب کرنے کے لیے قانون بنا ہے کہ جوبھی اسلام لائے وہ دیکیر بھال کرلائے اس لیے کہ ایک بار داخل ہونے کے بعد یہاں سے نگلنے کا کوئی راستہ نہیں ہے۔ ظاہر بات ہے کہ بیتو ایک وادی کے اندر قدم رکھنا ہے جس میں مشکلات بھی آئیں گی' تکالیف بھی آئیں گی' لیکن پیے کہ بہرحال اس ہے رجوع کرنے کا پھرحت نہیں ہوگا۔اگراسلام کوچھوڑ و گے توقتل کیے جاؤ گے۔ بیاسلام کا ایک قانون ہےاوراس پر تنقید کرنا شریعت اسلامی کےخلاف بغاوت کےمترادف ہے۔ كتاب وسُنّت: شريعت كي مستقل بإلذّات بنيا دي

یہ بات میں نے آپ کواتی تفصیل ہے اس لیے سنا کی ہے کہ تل مرتد اور رجم کی سزائیں تا میں نے آپ کو رنہیں ہیں کیکن ازروئے قرآن تورات پر بھی لفظ'' قرآن' کا اطلاق ہوتا ہے۔ چنانچہ مکہ کے کفار ومشرکین کا ایک قول قرآن مجید میں یول نقل ہوا ہے:
﴿ وَقَالَ الَّذِیْنَ کَفَوُوْا لَنْ نُّوْمِنَ بِهِلْذَا الْقُوْلِيْ وَلَا بِالَّذِیْ بَیْنَ یَدَیْدِ ﴾ (سبا) ''اور کہا

ا نکار کرنے والوں نے کہ ہم ہرگز ایمان نہیں لائیں گےاس قر آن پراور نہ اُس ( قر آن ) یر جواس سے پہلے تھا''۔ تو یہاں تورات پر قرآن کے لفظ کا اطلاق ہوا ہے — اور حضورا کرم مَلَاثِیْزُم نے بید دوسزا کیں تورات سے لی ہیں ۔ یہاں بیاصول بھی یا در تھیں کہ شریعت صرف قرآن پر مبنی نہیں ہے' بلکہ شریعت کی دومتحکم اور مستقل بالذات (independent of each other) بنیادیں ہیں اور وہ ہیں: کتاب اللہ اور سنتِ رسول اللهُ مَثَالِثَيْنَامُ البته ہمارے ہاں بعض لوگ ایسے موجود ہیں جوصرف قرآن کوشریعت کی بنیاد سمجھتے ہیں۔ یہ اہلِ قرآن کہلاتے ہیں کیکن ان کو منکرین حدیث کہنا زیادہ مناسب ہے'اس لیے کہ بیرحدیث اور سنت کو شریعت کی بنیاد نہیں مانتے۔ پھر بیلوگ اسلام کی مختلف با توں کی جوتعبیریں کرتے ہیں'ان میں سے کئی ایک بات بران میں سے دوآ دمی بھی متفق نہیں ہیں ۔مثلًا ان میں سے ہر کوئی صلوٰ ق کے الگ معنی بیان کرتا ہے' جبکہاس سے نماز مراد لینا تو سنتِ رسول اللّٰه مَا لَيْنَتِمْ ہے معین ہوا ہے۔ چنانچے رسول اللّٰه مَا لَيْنَتُمْ نے فر مایا:((صَلُّوْا کَمَا زَایْتُمُونِیْ اُصَلِّیْ ))(۱)''نماز پڑھوجیسے جھےنماز پڑھتے و کھتے ہؤ'۔ بہرعال شریعت کی دومتحکم بالذات بنیادیں ہیں اور حدیث وسنت کے بغیر قرآنی احكام كي صحيح تعبير ممكن نهيں -

## حميّتِ ذاتى اورحميّتِ دين كا فرق

زرمطالعہ صدیث کے ممن میں میں بیہ بات آپ کے ذہن شین کرنا چاہتا ہوں کہ
انسان کو غصہ تب آتا ہے جب کسی نہ کسی حمیت پر زو پڑتی ہے۔اب یا تو حمیت و اتی
ہے۔ یعنی آپ نے محسوس کیا کہ میری وات میری شہرت میری عزت میرے خاندان میری قوم یا میرے وطن پر حملہ کیا گیا ہے تو ظاہر بات ہے آپ کو غصه آئے گا۔ دوسری صورت سے کہ اللہ کے دین پر حملہ کیا گیا ہے تو سے حمیت و نی ہے اوراس پر غصه آ نامتی استی ہوجائے گا ان غصول سے جو حمیت و اتی محست عائلی محست قومی یا حمیت وطنی پر موجائے گا ان غصول سے جو حمیت و اتی محست عائلی محست قومی یا حمیت وطنی پر زو پڑنے کی وجہ سے آتے ہیں۔ لہذا اپنے کسی و اتی معاطے پر غصہ میں آجانا اور اللہ کے زور پڑنے کی وجہ سے آتے ہیں۔ لہذا اپنے کسی و اتی معاطے پر غصہ میں آجانا اور اللہ کے

<sup>(</sup>١) صحيح الحامع للالباني ع: ٨٩٣-

وم اربعین نؤوی کے محد کو (426 کا دیدی در خطابات جمع کہی

دین کے معاملے میں غضب ناک ہوجانا'ان میں بنیادی طور پرفرق پڑجائے گا۔ حضرت مولیٰ ایکیا کوبھی دینی حسب پرغصہ آیا تھا کہ میری قوم نے استے بڑے بڑے بڑے مجزے دیکھنے کے باوجود شرک کی روش اختیار کرلی! - ان مجزوں کے بارے میں سورہ بنی اسرائیل میں فرمایا گیا: ﴿وَلَقَدُ الَّیْنَا مُوسِلَی تِسْعَ ایلتِ بَیّنَاتٍ ﴾ (آیت ا•۱)''اور البتہ تحقیق میں فرمایا گیا: ﴿وَلَقَدُ الَّیْنَا مُوسِلِی تِسْعَ ایلتِ بَیّناتٍ ﴾ (آیت ا•۱)''اور البتہ تحقیق ہم نے موکی کونو واضح نشانیاں دیں''۔ شروع میں دو مجزے تھے: (۱) موکیٰ میلیا کے عصاکا سن جانا (۲) میر بینا۔ پھر صحرائے سینا میں من وسلویٰ کا نزول ہوا اور ایک چٹان سے بارہ چشمے پھوٹ پڑے۔ ای طرح بڑے سے بڑے مجزے آتے چلے گئے' جبکہ سب سے بڑا مجزو سمندر کو پھاڑ کر بنی اسرائیل کوفرعوں اور اس کے لاؤلشکر سے نجات سب سے بڑا مجزوں کو دیکھنے کے باوجود قوم کا یوں شرک میں مبتلا ہوجانے پر موئی موئی کا غضب ناک ہوجانا' بالکل معقول اور قرین قیاس ہے۔

## جفرت یونس ماینیا کی دینی حمیت

وین حمیت پر خصب ناک ہونے کی ایک اور مثال اللہ کے رسولوں میں حصرت یونس ایس کے میں بیالفاظ ہیں: ﴿ وَذَا النّوْنِ اللّٰهِ کَی ہے۔ اس حوالے سے سورة الا نبیاء آیت ۸۸ میں بیالفاظ ہیں: ﴿ وَذَا النّوْنِ اللّٰهُ فَاصِبُ اللّٰهِ اور مُجِعلی والے کو بھی (ہم نے نوازا) جب وہ چل دیا غصے سے بھرا ہوا ۔ نظرت یونس مایش عراق کے شال میں واقع نیوا شہر میں رسول بنا کر ہیم ہے گئے تھے۔ انہوں نے قوم کوتی کی دعوت و تبلیغ کی اور ہر طرح کی نصیحت و تلقین کاحق ادا کیا، مگر قوم ایمان نہیں لائی اور کفر پراڑی رہی۔ اس کے بعد حضرت یونس مایش غضب ناک ہوکرا پی قوم کوچھوڑ کر چل دیے کہ اب تو ان پر اللہ کاعذاب آکر رہے گا۔ لیکن یہاں ان سے ایک خطا ہوگئی کہ وہ وقت معین سے پہلے کو وطور پر پہنچ خطا ہوگئی کہ اللہ کی طرف سے اجازت آجانے سے خطا ہوگئی کہ اللہ کی طرف سے اجازت آجانے سے کیا ہی تو م اور شہر کو چھوڑ کر چل دیے حالانکہ رسول سے ہجرت کی دولوگ اجازت جستی قوم یا علاقے کی طرف ہے کہ رسول جستو م یا علاقے کی طرف ہے کہ رسول جستو م یا علاقے کی طرف ہے کہ رسول وہ جگہ چھوڑ کر نہیں جا سکتا۔ جستو م یا علاقے کی طرف ہو جستی و بیاج تو اللہ کی طرف سے ہجرت کی دولوگ اجازت جستوں بیاجی و میں جستوں کے ایک کی دولوگ اجازت جستوں بیاجی تو اللہ کی طرف سے ہجرت کی دولوگ اجازت و اللہ کی طرف سے ہجرت کی دولوگ اجازت کی جستوں وہ جگہ چھوڑ کر نہیں جا سکتا۔

لیکن حضرت یونس طینیا اپنی قوم کے کفر پراننے غضب ناک ہو گئے کہ یہ بات ان کے ذہمن میں ندر ہی اور آپ اپنی قوم سے ناراض ہو کر غصے کی حالت میں قوم کوچھوڑ کر چلے گئے۔ اس حوالے سے آپ کے ذہن میں آ گیا ہوگا کہ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے عام مسلمانوں کے لیے بجرتِ مدینہ کی اجازت آگئی تورسول الله مُلَاثِیْنِ نے اپنے صحابہ کرام مُمُلَیْنَا ہے فرمادیا کہتم سب مدینہ چلے جاؤ'لیکن آپ خودنہیں گئے' جب تک کہ واضح اور معینن طور پر آپ کے لیے اجازت نہیں آگئی۔اس ضمن میں سیرت کا ایک مشہور واقعہ ہے کہ حضرت ابوبکرصدیق مٹاٹیئے نے دواونٹنیاں تیار کی تھیں کہ لمباسفر ہےاور تیز جانا ہوگا۔ پھر جب ہم جائیں گے تو ظاہر بات ہے کہ ہمارا تعاقب کیا جائے گا' تو آپ نے دواونٹیوں كوخوب كھلا بلاكر تياركيا ہوا تھا'ليكن رسول الله مَالْيَيْتُوم كواس بارے ميں نہيں بتايا تھا۔ آپُ ہجرت کے منتظر تھے'اس لیے بار بارآ یے حضور مَلَا تَیْلِا ہے یوچھتے تھے کہ اجازت آگئ؟ حضور فرماتے کہ ابھی نہیں آئی۔حضرت عائشہ ڈٹاٹٹا فرماتی ہیں کہ ایک دن ہم نے دیکھا کہ دو پہر کے وقت نبی اکرم مُلَاثِیْنَا ہمارے گھر کی طرف چلے آ رہے ہیں اور اپنا چہرۂ مبارک اپنے رومال میں چھپایا ہوا ہے۔ یہ بڑی غیر معمولی بات تھی 'اس لیے کہ عرب میں قیلولے کے وقت لیعنی ظہر اور عصر کے درمیان بازاراور دفاتر بھی بند ہو جاتے ہیں اوراُس وقت کسی کے گھر آنا جانا بھی نہیں ہوتا'الا بیک آپ کوکسی نے دوپہر کے کھانے پر حضرت ابوبکر دانشو کی خوشی کا کوئی ٹھکا نہیں تھا۔ دل میں سوچتے ہوئے کہ مجھے شاباش ملے گی' عرض کیا :حضور! میں نے دواونٹنیاں تیار کرر تھی ہیں اورانہیں خوب کھلا بلا کرفر بہ کیا ہے! حضور طُلُتُنِیُم نے تھوڑا ساتو قف کرنے کے بعد فرمایا: اچھاٹھیک ہے میں ایک ا ونمنی استعال کروں گالیکن میں اس کی قیمت ادا کروں گا۔ بین کرحضرت ابو بکڑرو پڑے اور کہا:حضور مُنَافِیْزِ اِلمجھ ہے بھی مفائرت ہے؟ میں نے تو اپنے جان و مال میں سے کوئی بھی چیزآ بے ہے کرنہیں رکھی ہے۔

. ببرمال جب تک فیصله کُن اجازت نہیں آ جاتی اُس وفت تک رسول اپنی قوم کو چھوڑ کرنہیں جاسکتا۔ حضرت یونس علیہ سے خلطی ہوئی کہ وہ انتہائی غصے کی حالت میں بغیر اجازت کے قوم کوچھوڑ کرچل ویے۔ اس خلطی پران کی پکڑ ہوئی اس لیے کہ کار رسالت کی شرائط میں سے ایک شرط کے اندر کچھ کی ہوئی ہے۔ لہٰذا آپ کو معلوم ہے کہ پھر مچھل نے آپ کونگل لیا اور مجھلی کے بیٹ میں آپ نے: " لآ اِلٰہ اِلّا اَنْتَ سُنہ لحنک ُ اِنّی کُنتُ مِن الظّیومِینَ" (الانبیاء: ۸۷) کا ور دکیا 'اللہ سے استغفار کیا۔ اس پر اللہ رب العزت نے انبیں معاف فر مایا — وہمیل مجھلی نے آپ کو''شط العرب'' میں نگلا تھا ( دریائے فرات اور دریائے وجلہ عراق کے جنوب میں باہم مل کر ایک چھوٹے سے سمندر کی صورت اختیار کر لیتے ہیں' جوشط العرب کہلاتا ہے) اور خلیج فارس سے ہوتے ہوئے کہیں مکران کے ساحل پر اللہ کے حکم سے اُگلا تھا۔ اس پر جناب احمد الدین مار ہروی کا ایک خقیقی مضمون ما ہنا مہ میثاق اور حکمت قرآن میں شائع ہوا تھا۔ \*\*

اس ساری تفصیل بتانے کا مقصدیہ ہے کہ حضرت یونس پیلیم کا غضب ناک ہوجانا اگر چہتمیت دینی کی وجہ سے تھا'لیکن اللہ تعالیٰ کی طرف سے عائد کر دہ شرا کط کونظرا نداز کرنے کی کسی کواجازت نہیں ہے۔اس ضمن میں اگر کسی رسول سے بھی کوتا ہی ہوئی ہے تو اس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے گرفت ہوئی ہے۔

ا ن را الله تعالى في مرك مع رئيس الون عبد '' مجھے يونس بن متى پر فضيلت مت دو!''

یہاں میبھی نوٹ کر لیجے کہ ہمارے ہاں نعتوں کے اندرشد یدمبالغہ آرائی کی جاتی ہےاور آج کل تواس بارے میں انتہا ہوگئ ہے جبکہ نبی اکرم مُکَالِثَیْنِ نے فرمایا:

((مَايَنْبَغِيْ لِاَحَدِ أَنْ يَقُولَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ يُونِسَ ابْنُ مَتَّى)) (()

کسی شخص کے لیے مناسب نہیں کہ وہ یہ کہ کہ میں (محمد کا ٹیٹیٹر) پونس بن متیٰ سے بہتہ مدن ''

و سکھئے حضرت یونس نائیل وا حدرسول ہیں جن سے پچھ خطا ہوئی تو پھراس خطا کی انہیں سز ا

صحيح البخاري كتاب تفسير القرآن باب قوله انا اوحينا اليك.....

<sup>﴿</sup> مَذُكُورِهِ مَضْمُونِ ' نَشَجَرَةً مِّنْ يَقْطِينِ ' کے عنوان سے اول ماہنامہ بیثاق ُفروری • ۱۹۸ ء ُ بعد ازاں حکمت قرآن کے شار ہ فروری ۱۹۹۹ءاور پھرمئی ۲۰۰۲ء میں مکررشائع ہواتھا۔ (مرتب)

ہمی ملی۔ باتی اور رسولوں میں سے کسی کے ساتھ ایسا معاملہ ثابت نہیں ہے۔ خطا تو حضرت موٹی علیہ سے بھی ہوئی تھی، جس کے بارے میں ہم قبل ازیں پڑھ تھے ہیں، کیکن اس خطا کی کوئی سزا حضرت موٹی علیہ کو نہیں ملی۔ البذا حضرت یونس علیہ وہ واحد رسول ہیں جنہیں خطا کی سزا ملی ہے اور پھراس کا فائدہ بھی قوم یونس کو پہنچا ہے۔ آئ کی جدید اکا وُ نثنگ کا اصول ہے کہ ہر ڈیبٹ ہوگا۔ اس حساب سے بیہ جو ڈیبٹ ہوا حضرت اور ہر کریڈٹ کے مقابلے میں کوئی ڈیبٹ ہوگا۔ اس حساب سے بیہ جو ڈیبٹ ہوا حضرت یونس علیہ کے خلاف تو یہ قوم کے حق میں کریڈٹ بن گیا۔ وہ اس طرح کہ حضرت یونس علیہ کے خلاف تو یہ قوم کے حق میں کریڈٹ بن گیا۔ وہ اس طرح کہ حضرت کی اجتماعی تو بہ کا دروازہ بند ہو جاتا ہے جس طرح کسی فرد کے لیے موت کے آثار نظر کی اجتماعی تو بہ کا دروازہ بند ہو جاتا ہے جب عذاب کے آثار شروع ہو گئے تو قوم کو یاد آئے پر تو بہ کا دروازہ بند ہو جاتا ہے جب عذاب کے آثار شروع ہو گئے تو قوم کو یاد آیا کہ یہ تو وہ بی بات ہوگئی جو یونس کہا کرتے تھے۔ اس پر وہ فوراً گھروں سے نکل کر کھلے میں کرنے گئے اور میں کے اور کئے تو اور کئے تو کئی کر دروازہ بند نے ان پر سے عذاب ٹال دیا۔

سورة يونس ميں اس كو يوں بيان كيا كيا ہے: ﴿ فَكُوْ لَا كَانَتْ قَرْيَةٌ الْمَنَتْ فَنَفَعَهَا اِيْمَانُهَاۤ إِلَّا قَوْمَ يُوْنُسَ ﴾ يہاں 'بعد ظهورالعذاب ' كے الفاظ محذوف ہيں۔ اس كا ترجمہ اس طرح ہوگا: ' كيا الي كوئى مثال ہے كہ ايك بستى (عذاب كے ظاہر ہونے كے بعد ) ايمان لائى ہواور اس كے ايمان نے اس كو فائدہ ديا ہوسوائے يونس كى قوم ك! '' ﴿ لَكُمّا الْمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْحِوْرِي فِي الْمَحْدُوةِ اللَّهُ نَيا وَمَتَعْنَهُمُ إلى حِيْنِ ﴿ فَكَالَ اللّهُ عَنْهُمُ اللّي حِيْنِ ﴿ فَكَا اللّهُ عَنْهُ اللّهِ عِيْنِ ﴿ فَكَالُو اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَذَابَ الْحِوْرِي فِي الْمَحْدُوةِ اللّهُ نَيا وَمَتَعْنَهُمُ اللّٰي حِيْنٍ ﴿ فَلَا اللّهُ كُولُولُ كَاعذاب ہِنَا دَيا اور ان كوايك خاص مدت كے ليم مہلت دے دئ ' عذاب كے آثار ظاہر ہونے كے بعد ايمان لا نا اللّه كوقبول نہيں ہے' ليكن اس ميں استثناء ہے قوم يونس كا - ان پرعذاب كا آثار ظاہر ہونا شروع ہو گئے سے' ليكن انہوں نے اجتماعى توب كى تو الله تعالى نے ان كى توب كوقبول كرايا 'عذاب كونال ديا اور ان كو كھے مہلت دے دئ ۔

وم اربعین نَوَوی کی کریدی کری (430 کریدی کری خطابات جمع کمری

## روحانی معالج کے لیے خصی تشخیص کی اہمیت

اس مدیث کے حوالے ہے آخری نکتہ یہ ہے کہ نبی اکرم مَالَیْنَامُ کے اس انداز بیان -((لَا تَغْضَبْ، لَا تَغْضَبْ، لَا تَغْضَبْ))--- سايك برى اجم بات يمعلوم ہوتی ہے کہ یہ در حقیقت شخصی تشخیص اور شخصی علاج تھا۔روحانی معالج کے لیے شخصی تشخیص بہت اہمیت کی حامل ہوتی ہے اور وہ اس کے مطابق علاج کرتا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ انبیاء ورسل مینی مزئی تھے اور وہ لوگوں کا روحانی تز کیہ کرتے تھے۔اس طرح ہمارے ہاں صوفیاء کا ایک طبقہ ہے جنہوں نے اینے مشائخ سے تزکیہ کرایا ہوتا ہے اور پھروہ دوسروں کا تزکیہ کرتے ہیں۔ بیایک سلسلہ ہے جوچل رہاہے۔اس تزکیہ کے اندرابیانہیں موتا کدایک ہی بات سب کو بتائی جائے' بلکہ مزاج اور طبائع کے لحاظ سے ہرایک کا تزکید کیا جاتا ہے۔ یہی رسول الله مُثَالِّيْنِ کا انداز تھا۔ اکثر اذ کارتو ایسے میں جوحضورا کرم مُثَالِّیْنِ کِ سب کو بتائے مثلاً ہرنماز کے بعد اللّٰہُمَّ آعِیِّیْ عَلٰی ذِکْوِكَ وَشُکْوِكَ وَحُسْنِ عِبَا دَیْكَ پِرْ صناوغیرہ لِیکن بعض اذ کارا یہے بھی ہیں جوآپ نے کسی فر دِوا حد کواُس کی باطنی کیفیت کےمطابق ہتلائے۔اسی طرح آ یے مَکَاتَیْزِ کم نے بعض لوگوں کو پجھے خاص نصیحیں فر ما ئیں ۔ چنانچے روحانی معالج کے اندرشخصی تشخیص و شخصی علاج کی صلاحیت ضروری ہے اس لیے کہ کہلوگوں میں مختلف قتم کے باطنی امراض ہوتے ہیں کسی کے اندر دولت کی محبت زیادہ ہے کسی کے اندرغصہ بہت تیز ہے اورکسی کے اوپر شہوت کا غلبہ بہت زیادہ ہوتا ہے تواب سب کا علاج ایک طرح نہیں ہوگا 'بلکہ ہرایک کا علاج اس کے اعتبار ہے ہو گا۔ لہذا زیر مطالعہ فرمانِ نبوی میں یہ اُس شخص کے لیشخصی تشخیص وعلاج (personal prescription) ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ اس شخص کے اندر غضب اورغصه کا معاملہ ضرورت ہے زا کد تھا' اس لیے رسول اللّٰه ٹُائِیْزِم نے تکرار کے ساتھ اسے اِس سے بیخے کامشورہ دیااور بتکراراس کی وصیت فرمائی۔

اَقُولُ قَوْلِيْ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ00



مركزي الجمر في أم القران لاهور پرتشپیروا ثباعت الأمسان فيعناصوس تجديد أمان كالكعوى تحريك بهوائ اِسلام کی نش و تأنید ادر فلبدرین حق کے دورمانی کی راہ نہوار ہوسکے وَمَا النَّصُرُ إِلَّامِنْ عِنْدِاللَّهِ